

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِرًا  
وَسَلَامًا مُنْبَرًا  
(پ ۲۲)

# راہِ ایک مکان

دیباچہ

ردِ تفسیر خجیریہ سعودیہ وہابیہ

از حضرت مولانا  
ابوالحسان محمد رمضان علیہ اللہ علیہ السلام

پبلیشرز:

حلقة چشتیہ صابریہ عارفیہ

ملنے کا پتہ: ۶۸-۶۸ اور سینر ہاؤسنگ سوسائٹی، بلاک ۸/۸، کراچی

نام کتاب راہ ایمان

ترتیب و پیشکش حلقة چشتیہ صابریہ عارفیہ، کراچی

ناشر حلقة چشتیہ صابریہ عارفیہ، کراچی

| تعداد | تاریخ اشاعت                          |
|-------|--------------------------------------|
| ۳۲۰   | رمضان المبارک ۱۴۲۵ھ / ۰۷ نومبر ۲۰۰۴ء |

21/85

مطبع

الا فضل گرافیکس

۱۹۹- ایم اے جناح روڈ- کراچی- فون ۰۵۱ ۲۹۹۹۰۵

e.mail:arfeen@cyber.net.pk

## فہرست

|    |                                                                                                         |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1  | - قرآن مجید                                                                                             |
| 9  |                                                                                                         |
| 12 | - مذہب نجدیہ وہابیہ کی بنیاد تحریف قرآن و حدیث پر قائم ہے                                               |
| 13 | - مسلمانوں کے قتل عام اور انکے اموال لوٹنے کا فتویٰ دیا                                                 |
| 15 | - ابن عبدالوہاب نجدی کے مذہب نامذہب کا خلاصہ۔                                                           |
| 17 | - توحید کی تعریف                                                                                        |
| 19 | - شرک کی تعریف                                                                                          |
| 22 | - توحید و قسم کی                                                                                        |
| 25 | - توحید وہی معتبر و مقبول ہے جو محمد رسول اللہ ﷺ کے ذریعے ملی                                           |
| 26 | - سورہ اخلاص                                                                                            |
| 29 | - نجدیہ وہابیہ کے تحریف قرآن کے طریقے اور چند نمونے                                                     |
| 10 |                                                                                                         |
| 11 | - نجدیہ وہابیہ کے طرز تحریف قرآن و حدیث کی وضاحت میں امام اہلسنت احمد رضا خان بریلوی قدس سرہ فرماتے ہیں |
| 36 |                                                                                                         |
| 39 | - صراط مستقیم (سیدھی راہ)                                                                               |
| 40 | - صراط مستقیم کی وضاحت                                                                                  |
| 41 | - آنَعْمَتْ عَلَيْهِمْ کی وضاحت قرآن مجید سے                                                            |
| 42 | - صراط مستقیم کی پہچان                                                                                  |
| 45 | - یہی بات خود نجدی سعودی تفسیر سے ثابت ہے                                                               |
| 46 | - خارجیوں، نجدیوں، وہابیوں کی علامات                                                                    |
| 51 | - ان کی تحریف قرآن کی تصدیق                                                                             |
| 52 | - علاقہ نجد سے شیطانی گروہ کا ظہور ہوگا                                                                 |
| 53 | - وہابیہ نجدیہ کا آخری گروہ رجال کا ساتھی ہوگا                                                          |
| 54 | - نشرت علامہ زینی و علام مکی کا ارشاد                                                                   |
| 55 | - پھر یہ اوگ پلت کر دین میں نہیں آئیں گے                                                                |
| 22 |                                                                                                         |

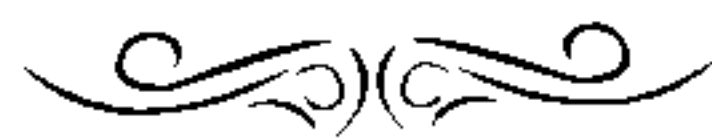
|    |                                                                                                                     |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 56 | 23 - نجد سے فتنہ و ہابیت کا ظہور ابن عبد الوہاب نجدی کے مسلمانوں پر مظالم                                           |
| 59 | 24 - بد عقیدگی ای انتہا                                                                                             |
| 60 | 25 - ابن عبد الوہاب نجدی نے حصول اقتدار کیلئے محمد بن سعود کو والہ کار بنا یا                                       |
| 62 | 26 - ابن عبد الوہاب نجدی کی ملحدانہ اور انسانیت سوز کار و اسیاں                                                     |
| 64 | 27 - وبا بیہ کے لرزہ خیز مظالم                                                                                      |
| 67 | 28 - نجدی سعودیوں نے خود کو غما حضور ﷺ کے ارشاد<br>یقتلوں اہل الاسلام اور یمرقوں من الاسلام<br>کے مصداق ثابت کر دیا |
| 71 | 29 - خلافت کمیٹی کے وفد کی رپورٹ                                                                                    |
| 71 | 30 - خلافت کمیٹی کے دوسرے وفد کی رپورٹ                                                                              |
| 72 | 31 - اس کے بعد لکھتے ہیں                                                                                            |
| 74 | 32 - مزارات کا انہدام                                                                                               |
| 74 | 33 - مزارات شہزادیاں خاندان نبوت                                                                                    |
| 74 | 34 - مزارات ازواج مطہرات                                                                                            |
| 75 | 35 - مزارات مشاہیر اہل بیت                                                                                          |
| 75 | 36 - مزارات مشاہیر صحابہ و تابعین                                                                                   |
| 76 | 37 - ایک عینی شاہد کی روئی کا اضطراب                                                                                |
| 77 | 38 - نجدی قوم کے متعلق ارکان و فد کے قابل یاد داشت یہ<br>تاثرات ہی ملاحظہ ہوں                                       |
| 78 | 39 - نجدی سعودی حکمرانوں کی ہٹ دھرمی اور سینہ زوری                                                                  |
| 80 | 40 - دنیا بھر کے مسلمانوں کو قبریست مشرک کا فریضہ رہا نے<br>والے نجدی و بابی سعودی حکمرانوں کا شرمناک کردار         |
| 83 | 41 - نجدی سعودیوں نے خود کو غما حضور ﷺ کے ارشاد<br>یقتلوں اہل الاسلام اور یمرقوں من الاسلام<br>کے مصداق ثابت کر دیا |

|    |                                      |
|----|--------------------------------------|
| 85 | 42 - ابن سعود اور انگریزوں کا معاملہ |
| 88 | 43 - حرف آخر                         |

## سچ (ص)

|     |                                                                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 91  | 44 - علم غیب                                                                                 |
| 94  | 45 - علم غیب کے متعلق عقیدہ اور علم غیب کے مرتب کا بیان                                      |
| 95  | 46 - علم کے منکر کے دعویٰ کے دلائل کے بارے میں ضروری تنبیہ                                   |
| 96  | 47 - تمام مخلوق کے علم کی علم الہی سے کچھ نسبت نہیں                                          |
| 98  | 48 - حضور کے علم غیب کے منکرین و ہابیہ قرآن اور حدیث کے منکر میں                             |
| 103 | 49 - حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام خزان اللہ کے مالک و مختار ہیں                                 |
| 107 | 50 - محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کائنات کے مالک و مختار ہیں                            |
| 110 | 51 - حضور ﷺ تمام جنتیوں اور جہنمیوں کو جانتے پہچانتے ہیں                                     |
| 112 | 52 - میں نے زمین کے مشارق و مغارب کو دیکھا                                                   |
| 114 | 53 - انسانوں سے درندے کے کلام کریں گے جا بک کی رسمی اور جوتے کا سماں گفتگو کرے گا            |
| 115 | 54 - رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابتدائے دنیا سے قیامت تک اور رسم و نشر کے احوال جانتے ہیں! |
| 116 | 55 - حضور صلی اللہ علیہ وسلم بوگوں کے انجام سے باخبر ہیں                                     |
| 117 | 56 - حضور صلی اللہ علیہ وسلم عالم ماکان و ما یکون ہیں                                        |
| 118 | 57 - تمام دنیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش نظر ہے!                                        |
| 118 | 58 - اللہ تعالیٰ کے غبوب دامائے غیوب صاحب قرآن جان ایمان صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات مندی! |
| 121 | 59 - حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علم و اقتدار کا اعجاز!                                       |
| 122 | 60 - علم ما فی الارحام و احوال المولود!                                                      |
| 123 | 61 - بھیڑیے کی تواہی                                                                         |
| 125 | 62 - منکرین علم غیب منافقین کو حضور ﷺ کا جواب                                                |

|     |    |                                                                                                          |
|-----|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 126 | 63 | میں اب پ کون ہے؟ یا رسول اللہؐ!                                                                          |
| 128 | 64 | میں دجال کے خلاف بڑنے والوں کے نام ان کے باپ داداؤں کے نام جانتا ہوں اور ان کے گھوڑوں کے رنگ پہچانتا ہوں |
| 129 | 65 | حضورؐ نے تا قیامت فتنہ گر پیشواؤں کے نام معاہ ولدیت و قبیلہ بتا دیئے!                                    |



|     |    |                                                                                                             |
|-----|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 131 | 66 | محمد رسول اللہؐ توزیع نورِ اللہؐ                                                                            |
| 137 | 67 | حضور علیہ السلام کی روح بحیثیت نورِ اللہ تعالیٰ کے حضور پیدائش آدم علیہ السلام سے دو ہزار سال قبل موجود تھی |
| 144 | 68 | رسول اللہؐ تمام دنیا کو اپنی نظر مبارک سے ملاحظہ فرماتا ہے ہیں                                              |
| 146 | 69 | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا مجھے ساری مخلوق کی طرف رسول بناؤ کر بھیجا گیا ہے                     |
| 151 | 70 | امّت کے اعمال رسول اللہؐ کے حضور پیش ہوتے رہتے ہیں                                                          |
| 154 | 71 | اللہ تعالیٰ نے تمام پیروں سے پہلے میر انور پیدا کیا                                                         |
| 157 | 72 | حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ساری دنیا کو اور دنیا میں تا قیامت ہونے والے تمام حالات و واقعات کو دیکھ رہے ہیں  |
| 158 | 73 | حضور کا چہرہ سورج اور چاند کی طرح چمکتا تھا                                                                 |
| 158 | 74 | میری ولادت کے وقت میری والدہ کے سامنے ایک نور ظاہر ہوا                                                      |
| 159 | 75 | حضور کے دانتوں سے نور نکلتا دکھانی دیتا تھا                                                                 |
| 161 | 76 | حضور کے چہرے سے نور چپ کا مجھے اندھیرے میں گشاد سوئی مل گئی                                                 |
| 161 | 77 | حضور کے مذہ مبارک سے نور نکلتا تھا                                                                          |
| 162 | 78 | حضور کا نور سورج چاند کی روشنی پر غالب رہتا تھا۔ آپ کا سایہ نہ تھا                                          |

نجدی سعودیہ کی شایع کردہ  
تفسیر قرآن

کے نام سے  
تحریف قرآن کی وضاحت

اور

نجدیہ سعودیہ وہابیہ  
کا مختصر تعارف

## انتباہ

نجدیہ سعودیہ کی شایع کردہ تفسیر قرآن کا مطالعہ کرنے والے اپنا دین و ایمان پہلانے کی خاطر مندرجہ ذیل تنبیہہ پر غور کر لیں۔ جو حدیث شریف کی کتاب ”صحیح مسلم جلد اول ص ۱“ پر درج ہے۔ ”عن محمد بن سیرین قال ات هذالعلم دین فانظروا عن من تأخذون دین کو۔“

”حضرت محمد بن سیرین رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے فرمایا۔ یہ علم دین“ ہے۔ پس یہ دیکھ لو (غور کرو) کہ تم اپنا دین کس سے لے رہے ہو۔ اس کا بیان کرنے والا یعنی لکھنے والا کون ہے؟ کیسے ہے؟

# قرآن مجید

انسان کی بینی اور دنیوی زندگیوں کا دستور العمل ہے نہ سخنہ کہیا،  
ہے بیاروں کی شفا، تندُرستوں کا ذریعہ بقا، گمراہوں کا رہنماء ہے ہر مسلمان  
کے دل میں جذبہ ہے کہ اسے سمجھے، ہر مومن کے دل میں ترپ ہے کہ اس  
فرمان نگ کی رسائی ہو۔ علماء حنفی نے قرآن کی تفسیریں لکھیں تاکہ کم تعلیم یافتہ  
مسلمانوں کی رہنمائی ہو۔ مگر علماء مسیو نے مسلمانوں کے اس صحیح جذبہ سے  
غلط فائدہ اٹھایا کہ اپنے خیالات فاسدہ کو تفسیری رنگ میں ظاہر کیا۔ قادریانی  
مرزا ایضاً مزاعن دل کی نبوت کا مقصد لے کر تفسیر بنے۔ حکیم الدوی اپنے  
مذہب نامہ مذہب کی اشاعت تفسیر کی آڑ میں کرنے لگے بعض نے ولایتی عینک  
سے قرآن پاک کو دیکھیا اور تفسیر کے نام اپر الحاد پہیلے نے لگے بعض لوگوں نے  
شیطانی دل و دماغ سے اسے سمجھا کہ خود قرآن کریم سے ساحب قرآن صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وسلم کی توبہ نکالنے لگے شیطانی توحید کو ایمانی توحید بنکار خلق  
کے سامنے پیش کرنے لگے۔

آج کل بربد مذہب نے ترجمہ قرآن کو اپنے لئے آڑ بنایا ہے جگہ جگہ

مسیح دوں میں قرآن ترجیح کے درس کے بہانے مسلمانوں کو بہ کایا جائے کیا جا رہا ہے۔ جاہل اردو خواں جسے استنبغا کرنے کی تبلیغ نہیں مفسرہ فرآن بننا ہوا ہے۔

نئے نئے معنے نئی نئی تفسیریں۔ نئے نئے بیان نئی نئی تحریریں۔ نئے نئے نظریے رنگ برنگ تقریریں ہر سو بھبھیری جاری ہیں۔ نئے نئے فرقے ایجاد کئے جا رہے ہیں۔ نئے نئے فتنے برپا کئے جا رہے ہیں۔ نئے نئے مسائل کھڑے کئے جا رہے ہیں۔ آزادی حقوق انسانی کے نام پر آزادی تقریر و تحریر کی آڑ میں قرآن کی آیات پڑھ کر جو چاہتے کہتا ہے جو جمی چاہے لکھنا جلا جاتا ہے۔ اک اندھیرہ ہے جو مچایا جا رہا ہے۔ قرآن کے نام پر مادر پدر آزادی کا کھیل ہے جو رچایا جا رہا ہے۔ کوئی پوچھنے والا نہیں۔ کوئی روکنے ٹوکنے والا نہیں۔ اگر علماء حق ان کی ان جمالت و گمراہی کی کارستایوں پر اعتراض کریں، ان کی گمراہیوں کو ظاہر کریں۔ ہل تعلیمات قرآن بتائیں تو یہ ان کے خلاف لوگوں کو بھڑکائیں کہ دیکھو جمی یہ یہیں ہمارے حقوق محروم رکھنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ فرقہ واریت برپا کر رہے ہیں۔ فتنہ و فساد بھیلا رہے ہیں۔ اللہ چور کو تو اک کوڈا نہ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ

## لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ

قرآن میں اللہ جل شانہ کا ارشاد ہے ”ظالموں پر اللہ کی لعنت“ ظالم کے معنے ہیں ”وضع الشئی فی غیر محلہ“۔ صحیح تو غلط۔ غلط کو صحیح کہنا،

ہتنا بھنا اللہ تعالیٰ کے کلام اور حکام کو بدنا۔ اپنی طرف سے معنوں کو تبدیل کرنا، اس میں کمی بیشی کرنا۔ آیت جس کے بارے میں ہواں کو کسی اور کے بارے میں بتانا یہ ظلم ہے اور ایسا کرنے والا ظالم۔

صحابہ کرام علیہم الرضوان کے زمانہ میں خوارج اور منافقین الیسا کرتے تھے۔ ان کے بارے میں حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کا فتویٰ صحیح بخاری میں موجود ہے: ”کان ابن عُمرٍ رِبَّا هُو شَارِخُّلُقِ اللَّهِ وَقَالَ أَنَّهُمْ انْطَلَقُوا إِلَى آيَاتٍ نَزَّلْتُ فِي الْكَفَافِ فَجَعَلُوا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ هُنَّا خَارِجُوْنَ“ (صحیح بخاری ص ۲۳۰ جلد ۲)

آنچ کے دوڑیں خوارج الاصل نجدی وہابی بھی اللہ تعالیٰ کی بدترین مخلوق ہیں کہ یہ لوگ بھی قرآن کے معنی مفہوم بگاڑتے ہیں، بدلتے ہیں آیات قرآن میں تحریف کرتے ہیں۔ جو آیات مُبُتوں اور مشرکین کفار کی تردید اور مذمت میں نازل ہوئیں وہ آیات انبیاء، اولیاء اور مسلمانوں پر چسپاں کرتے ہیں۔ مُبُتوں کی عجکہ انبیاء، اولیاء، کو مُراد لیتے ہیں اور مشرکین و کفار کی جگہ مسلمانوں کو شتم کرتے ہیں۔ اسی طرح قرآن کے ترجمے اور تفسیریں تحریف کر کے طبع کرتے ہیں۔ تقسیم کرتے ہیں۔ پڑھنے، سنتے والے آیات کے شان نزول سے لعلم ہوتے ہیں کہ یہ آیات کس کے بارے میں نازل ہوئی اور اس کے اصل مصدق کون ہیں۔

وہی غلط معنے صحیح سمجھ کر قبول کر لیتے ہیں اور گمراہ ہو جاتے ہیں صراطِ مستقیم سے ہٹ جلتے ہیں۔ اس طرح ترجمہ قرآن، تفسیر قرآن کے نام پر مسلمانوں کو گمراہ کرنے والے خوارج کے پیروکار ہیں اختراء خلق اللہ ہیں۔ ظالم ہیں سمجھ کم قرآن ملعون ہیں۔ جب علماء حق نجدیہ وہابیہ کی تردید کرتے ہیں، ان کے خیالاتِ فاسدہ و عقائد باطلہ کو قرآن و حدیث کی رو سے خلاف قرآن و حدیث ثابت کرتے ہیں۔ اور زنا بھی حقائق سے ان کی اسلام دینی اور مسلم کشی کے واقعات بیان کرتے ہیں۔ تو یہ لوگ اپنے ناپاک و شرمناک عقائد و کردار پر شرم سار و نادم ہونے کے بجائے آتش زیر پا ہو کر علماء حق کے خلاف بدزبانی و بداخلاقی پر اُتھاتے ہیں۔ اور بس چلے تو جانی و مالی نقصان پہنچانے سے بھی دریغ نہیں کرتے۔

## ہذہب نجدیہ وہابیہ کی بنیاد تحریفِ قرآن و حدیث پر قائم ہے

چونکہ وہابی خارجی الاصل ہیں اس لئے ان کے خیر میں ہی تحریفِ قرآن اور توہین رسالت کا عنصر شامل ہے۔ جہالت و شرارت اور قساوت قلبی ان کی عالمانِ مخصوصہ ہیں۔

جس طرح ابوالخوارج "ہر قس بن یہز" نے "خوار علیہ الصلوٰۃ والسلام" کو رسول اللہ ملکتے ہوئے بھی صور کو عدل والاصاف کے ساتھ مال غنیمت تفسیم کرنے کا وعظ

مناکر توہین رسالت کا بدترین مظاہرہ کیا تھا۔ اسی طرح نجدی و بابی بھی حضور علیہ السلوٰۃ والسلام کو ”رسول اللہ ماننے کا اعلان بھی کرتے ہیں اور حضور کے فضائل و کمالات اور خداداد اعلیٰ محبزاۃ صفات کا الکار کرتے اور توہین رسالت کا بدترین مظاہرہ بھی کرتے ہیں۔ جس طرح خارجیوں نے آیتِ قرآن مجیدہ ”ان الحکم للالٰہ“ اور دوسری آیات کے معنے اور مفہوم کو بگاڑ کر تحریف قرآن کر کے حضرت امیر المؤمنین علی مرضیٰ حضرت امیر معاویہ حضرت عمر بن العاص تمام صحابہ کرام علیہم الرضوان اور سارے مسلمانوں کو مُشرک اور کافر ٹھہرا یا تھا۔ اسی طرح و بابی بھی حضرت قرآن اور حدیث میں تحریف کر کے سارے مسلمانوں کو مُشرک و کافر ٹھہراتے ہیں۔ جس طرح خارجیوں نے حضرت علی مرضیٰ اور صحابہ کرام علیہم الرضوان کے خلاف تلوار اٹھائی اور جنگ کی تھی اسی طرح نجدیوں و بابیوں نے بھی سارے مسلمانوں کے خلاف تلوار اٹھائی جنگ کی ہے۔

نجد و حجاز (مکہ مکرمہ مدینہ منورہ) اور کربلا، محتالی و غیرہ کے مسلمانوں کا قتل عام کیا اور ان کے مال و اموال کو بے دریغ لوٹ لیا۔ ان کے یہ ظالمانہ، جارحانہ سیاہ کا نلے کے کتب توازن میں محفوظ ہیں۔ ابن عبد الوہاب نجدی نے قرآن و حدیث میں تحریف کر کے **مسلمانوں کے قتل عام اور انکے اموال لوٹنے کا فتویٰ دیا**

چنانچہ وہ لکھتا ہے ”وَعَرَفَتْ أَنَّ اقْرَارَهُمْ بِتَوْحِيدِ الرَّبُوبِيَّةِ لِمَ

بِدِ خَلْهَمْ فِي الْإِسْلَامِ وَانْ قَصْدَهُمْ الْمَلَائِكَةُ وَالْأَنْبِيَا، وَالْأُولَى  
بِرِيدُونْ شَفَاعَتُهُمْ وَالْتَّقْرِبُ إِلَى اللَّهِ بِذِلِكَ هُوَ الَّذِي أَحْلَى دُفَاعَهُمْ  
وَأَمْوَالَهُمْ“.

”اور تم کو معلوم ہو چکا ہے کہ ان لوگوں (مسلمانوں) کا توحید کو مان لینا  
انہیں اسلام میں داخل نہیں کرتا اور ان لوگوں کا ملائکہ، انبیاء اور اولیاء سے  
شفاعت طلب کرنا اور ان کی تعظیم سے اللہ کا قرب چاہنا ہی وہ سبب ہے  
جس نے ان کا قتل اور ان کے اموال لوٹنے کو جائز کر دیا ہے۔“ (کشف الشہارات  
ص ۲۱۲ مصنفہ، ابن عبدالوہاب سجدی متوفی ۱۲۰۴ھ منقول از تاریخ نجد و حجاز)  
سجدی وہابی اسی طرح قرآن مجید کی آیات اور حدیث شریف کی روایات  
کے واضح اشارات کو رد کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فضائل و صفات  
کا انکار کرتے ہیں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی نوزاںیت کے منکر ہیں حضور کے  
حیات ہونے کو نہیں مانتے، حضور کے علم غیب کو تسلیم نہیں کرتے، کہتے ہیں  
کہ وفات کے بعد ان میں جان کی رمق تک باقی نہ رہی، نہ سُنتے ہیں نہ دیکھتے  
ہیں اور نہ ہی جواب دے سکتے ہیں اُمّت کے احوال و حالات سے مطلقاً  
بے خبر ہیں۔ ان پر اُمّت کے اعمال و احوال پیش نہیں ہوتے، حضور تو یہ تک  
نہیں جانتے کہ آئندہ ان کو کیا کیا امور پیش آنے ہیں حضور کسی کو نفع و نقصان  
پہنچانے کی قدرت نہیں رکھتے حضور کو اپنی جان کے نفع و نقصان کا بھی اختیار  
نہیں ہے۔ ان کے پاس اللہ کے خزانے نہیں ہیں، بالکل خالی ہاتھ ہیں تو کسی

کو کیا دے سکتے ہیں؟ ان کو کسی چیز کا اختیار حاصل نہیں اور نہ ہی ان کو کچھ قدرتِ تصرف حاصل ہے جحضور عالم انسانوں کی طرح ایک انسان تھے۔ ان کو محض یہ فضیلت تھی کہ ”بنی اللہ“ تھے۔ اس حیثیت سے ان کو اللہ کا کلام اور پیغام مخلوق تک پہنچانے کی فضیلت تھی جو اللہ کا کلام اور پیغام پہنچا کر وفات پا گئے۔ وفات کے بعد ان سے کچھ فائدہ باقی نہیں رہ گیا جحضور سے تو سل و استمداد شرک ہے۔ یا رسول اللہ کہ کر نہ کرنا شرک ہے۔ ان کو شفیع، حامی، مددگار، جاننا، ماننا شرک ہے۔ محبوبانِ خدا اولیاءِ اللہ کے ایصالِ ثواب کے لئے نہ رہ نیاز شرک ہے۔ انبیاء و اولیاءِ اللہ کے مزارات کی حاضری اور ان سے فیوض و برکات حاصل ہونے کا عقیدہ رکھنا شرک ہے۔ المختصر بالنجدیہ وہابیہ کے مذہب میں سرکار دو عالمِ صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ اقدس کی حاضری و زیارت کے لئے سفر کرنا بھی شرک ہے۔

## ابن عبد الوہاب بحکمِ مذہبِ نامہ مذہبِ خلاصہ

اس کی تصنیف ”کتاب التوحید“ میں ملاحظہ ہو جو دلکھتا ہے۔ یہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ لوح علیہ السلام کی قوم نے جو کام ”قبر پرستی“ کا کیا وہ بہترین عبادت ہے پس جس چیز کو اللہ و رسول نے حرام کیا اس کا اعتقاد رکھا حالانکہ یہ ایسا صریح کفر ہے جس سے مال اور خون حلال ہو جاتا ہے، (رصلہ)

بیزاسی کتاب کے ص ۱۹ پر لکھنا ہے ”قبہ پرستی، قبر پرستی، غیر اللہ کی نذر و نیاز، توسل غیر اللہ اور نذر و دعا اولیاء اللہ یہ سب شرعاً حرام و ناجائز امور ہیں اور بعض بعض سے زیادہ بڑے اور قابل ملامت۔ ان میں بعض صریح شرک ہیں جیسے نذر غیر اللہ وغیرہ وغیرہ؛ قرن الشیطان ابن عبد الوہاب نجدی نے ایک ظلم یہ کیا کہ مسلمانوں پر بہتان باندھا کہ یہ اعتقاد کھتھتے ہیں۔ کہ قبر پرستی بہترین عبادت ہے، حالانکہ کوئی مسلمان یہ اعتقاد نہیں کھتا۔ اور نہ ہی قبروں کی عبادت کرتا ہے۔ ہر مسلمان اللہ تعالیٰ کو معبود بر حق جانا مانا ہے خیر اللہ کی عبادت کو شرک و کفر قرار دیتا ہے۔ دوسرا ظلم اس نے اس فتویٰ میں یہ کیا کہ انبیاء علیهم السلام اور اولیاء اللہ کے مزارات مقدمہ پر حاضر ہونے ان کے توسل سے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں دعائیں عرض کرنے اور ان محبوبان خدا سے طلب شفاعة کرنے، ان کی خدمت میں ایصال ثواب کے لئے نذر و نیاز دینے کو قبر پرستی۔ قبہ پرستی قرار دے کر سب امور کو شرعاً حرام و ناجائز اور شرک صریح ٹھہر کر سب مسلمانوں کو صربھا کافر قرار دے کر ان کے قتل عاًم اور ان کے اموال لوٹ لینے کو شرعاً حلال یعنی جائز ہونے کا حکم صادر کر دیا اور سب سے بڑا ظلم اس شفقتی از لی قرن الشیطان نے یہ کیا کہ اپنے اس شیطانی فتوے کو بیان دیا۔ وثبوت اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ کا حکم کہ کہر اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم پر بہتان باندھ کر قرآن و حدیث میں خریف کا مرتکب ہوا فلعنۃ اللہ علی الظالمین۔ الغرض قرن الشیطان ابن عبد الوہاب نجدی

کا یہ فتویٰ سراسر غلط بے بنیاد اور قطعاً مردوہ ہے۔ آبندہ مضمون میں ان تمام امور کو بدائل قاہرہ قرآن و حدیث جائز مستحب اور سُنّت ہونا ثابت کیا جائے گا۔ انشاء اللہ العزیز وباللہ التوفیق۔

## توحید کی تعریف

اللہ عز و جل اپنی ذات و صفات میں وحدۃ الا شرک لئے ہے۔ وہی فالق کل شئی، مدبّر الامور، متصرف حقیقی فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ، عَلٰی کل شئیٰ قَدِيرٌ ہے۔ حقیقی فاعل و مؤثر بالذات ہے، لامتحنٰک ذرۃ الاباذن اللہ اس کے ارادہ و مشیت کو بدئنے والا کوئی نہیں۔ اس کے اذن کے بغیر کوئی کچھ نہیں کر سکتا مخلوق میں کسی کو اس کے ساتھ کسی عاملہ میں بھی اشتراک نہیں ہے تمام قدر یہیں تمام قوییں، سارے اختیارات بالذات مستقلّاً اسی کے قبضہ قدرت میں ہیں۔ اس کو کسی مشیر یا مددگار کی قطعاً احتیاج نہیں۔

اللہ تعالیٰ واجب الوجود ہے لیعنی اس کا وجود ضروری ہے اور عدم محال قدیم ہے لیعنی بحیثیہ سے ہے ازلی کے بھی بھی معنی یہی باقی ہے لیعنی بحیثیہ ہے گا۔ اور اسی کو ابدی بھی کہتے ہیں وہی اس کا ستحق ہے کہ اس کی عبادت و

پرستش کی جائے جس طرح اس کی ذات قدیم از لی ابدی ہے۔ میں قدیم از لی ابدی میں نہ وہ کسی کا باپ ہے نہ بیٹا نہ اس کے لئے بیوی جو اسے باپ یا بیٹا بتائے یا اس کے لئے بیوی ثابت کرے کافر ہے بلکہ جو ممکن ہی بھی کہے گمراہ بد دین ہے۔

کلمہ طیبہ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ میں توحید کا مکمل بیان ہے یعنی اس بات کا زبان سے اقرار اور دل سے یقین کرنا کہ تنہ معبود اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کی تشریع میں حضرت علامہ علی قاری محدث علیہ الرحمۃ الباری مرقة شرح مشکوٰۃ میں فرماتے ہیں۔ (لَا إِلَهَ) لَا هی النافیة للجنس علی تنقیص علی نفی کل فرد من افرادہ (لَا إِلَهَ) قل خبر لَا وَالْحَقُّ أَنَّهُ مَخْدُوفٌ وَالْحَسْنُ فِيهِ لَا إِلَهَ مُعْبُودٌ بِالْحَقِّ فِي الْوُجُودِ لَا إِلَهَ وَلِكُونِ الْجَلَالَةِ اسماً لِلذاتِ الْمُسْتَجْمِعَ لِكَمَالِ الصَّفَاتِ وَعِلْمَ الْمُعْبُودِ بِالْحَقِّ قل لَوْبَدِلَ بِالرَّحْمَانِ لَا يَضْعُ بِهِ التَّوْحِيدُ الْمُطْلُقُ ثُمَّ قل التَّوْحِيدُ هُوَ الْحُكْمُ بِوَحْدَتِهِ مَنْعُوتاً بِالْتَّنْزِهِ عَمَّا يُشَابِهُ اعْتِمَاداً فَقُولَا وَعَمْلاً فِي قِيَادَةِ عِرْفَانِ افْسَاحَهَدَةِ وَعِيَانِ افْتَبُوتاً وَدَوَامَاً

ترجمہ : (لَا إِلَهَ) میں لا نفی جنس کلبے جو هر فرد اللہ کی نفی پر ہے اور اللہ کی نسبت کہا گیا ہے کہ "لا" کی خبر ہے اور حق یہ ہے کہ خبر مخدوف ہے اور اسن یہ ہے کہ مستی میں کوئی "الله" معبود برحق نہیں سوانی اللہ کے کیونکہ اسم "الله" ذات مسجع صفات کمال کا آئم اور معبود برحق کا عالم ہے کہا گیا ہے

کہ اگر اس کی جگہ الرحمن لا یا جایئے تو توحید اس سے صحیح نہ ہو۔ پھر کہا گیا ہے کہ توحید کسی شے کی وحدانیت کا حکم کرنا اور اس کو جاننا ہے اور اصطلاح میں توحید اللہ تعالیٰ کی ذات کو اس کی وحدانیت کے ساتھ مشابہ ہے مثراً ثابت کرنا اعتقاداً پھر قولًا عملًا پھر یقیناً و عرفانًا پھر مشاہدہ و عیناً پھر ثبوت و دوامًا:

## شرک کی تعریف

شرک وہی ہے جس کو لَوْلَهَ إِلَّا اللَّهُ نے باطل کیا۔ یعنی اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کو معبود ٹھہرانا تفسیر خازن میں ہے: "مَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ" یعنی **يَجْعَلُ مَعَهُمْ شَرِيكًا غَيْرَهُ**۔

شرک کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ اس کے غیر کو شرکی ٹھہرایا جائے۔ شرح عقائد میں ہے "الا شرک هو اثبات الشرك في اللوهيه" یعنی وجوب الوجود کما للمجوس اور معنی استحقاق العبادة کما لِعَبَدَةِ الْأَصْنَامِ یعنی شرک کرنایہ ہے کہ شرک کا ثابت کرنا نوہیۃ میں یعنی وجوب وجود میں جیسے کہ محوس کرتے ہیں۔ یا معنی استحقاق عبادۃ میں جیسے کہ بُت پرست کرتے ہیں: "لذانی شرح الفقة الاکبر" حضرت شیخ المحققین شیخ الحق محدث دہلوی قدسنا اللہ باسراہ العزیزہ اشعة المعاش شرح مشکوہہ میں فرماتے ہیں: "بِالْحَمْدِ شَرْكٌ سَهْلٌ مُسْتَقْبَلٌ قَدْ مِنَ اللَّهِ بِاسْرَارِ الْعَزِيزِ" اشعة المعاش شرح مشکوہہ میں فرماتے ہیں: "بِالْحَمْدِ شَرْكٌ سَهْلٌ قَسْمٌ اَسْتَقْبَلَ دُرُّ وُجُودٍ وَدُرُّ خالقِيَّتٍ وَدُرُّ عِبَادَتٍ"۔ خلاصہ مطلب یہ ہے کہ شرک تین طرح کا ہوتا ہے۔ ایک تو یہ کہ اللہ تعالیٰ کے سوا

کسی دوسرے کو واجب الوجود ٹھہرائے۔ دوسرے یہ کہ کسی دوسرے کو اللہ تعالیٰ کے سوا حقیقتہ خالق جلانے نہیں ہے کہ غیر اللہ کی عبادت کرے یا اللہ کے سوا کسی کو مستحق عبادت سمجھئے۔

معلوم ہوا کہ واجب الوجود یعنی اپنی ذات و صفات میں دوسرے سے بے نیاز اور غنی بالذات فقط اللہ تعالیٰ ہے اور فقط وہی عبادت کے لائق ہے اور حقیقتاً وہی خالق ہے پس اگر کوئی شخص کسی دوسرے کو ذات و صفات میں دوسرے سے بے نیاز اور غنی بالذات جانے یا اسے حقیقتہ خالق جانے یا مستحق عبادت سمجھے تو وہ مشرک ہے۔

مثلاً اگر یہ جو اللہ کے سوا روح اور مادہ "کو بھی قدیم اور واجب الوجود مانتے ہیں اور خالق سے بے نیاز جانتے ہیں مشرک ہیں اور مثلاً ستارہ پرست کہ تغیرات عالم کو تاثیر کو اکب سے جانتے ہیں اور یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ ستارے اپنی تاثیرات میں عنی بالذات ہیں کسی کے محتاج نہیں پس یہ بھی مشرک ہیں۔ یا بت پرست جو بتوں کو مستحق عبادت اور ان کی عبادت کرتے ہیں یہ بھی مشرک ہیں۔ لیکن جو لوگ اشیاء کو اللہ تعالیٰ کی ایجاد سے موجود مانتے اور ان کی تاثیرات و صفات کو اللہ تعالیٰ کی عطا سے جانتے ہیں وہ کسی طرح مشرک نہیں بھہرتے۔ مجتنسر یہ کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات و صفات میں واجب الوجود ازلی۔ ابدی۔ مستقل۔ غیر متغیر۔ قائم بالذات۔ خالق و مالک۔ عقیقی۔ عنی من الغیر۔ وحدہ لا شرک لہ ہے۔ پس اگر کوئی شخص غیر اللہ کے لئے کوئی بھی صفت فی ان

قدیم مُستقل غیر متغیر ثابت کرے جانے مانے اور اسے عطا الہی کے لئے کسی سفت سے منصف نسلیم کرے تو وہ اپنیاً مُشرک ہے۔ اہلسنت و جماعت کے مسلم عقیدہ کی رو سے اللہ تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے کے لئے ذرہ بھر قدرت یا اختیار یا علم ثابت کرنا اور یہ کسی بھی صفت کو ماننا اگر بالذات ہو تو شرک ہے لیکن غیر اللہ کے لئے کسی سفت کا ثابت یہ عطا الہی ہرگز شرک نہیں جبکہ وہ سفت از روئے قرآن و حدیث اس کے لئے ثابت ہو حقیقت یہ ہے کہ کفار و مشرکین آثار کو اسباب کی طرف حقیقتاً منسوب کرتے ہیں اور انہیں مستقل بالذات مُوثر جانتے ہیں مگر مسلمان اسباب کو وسائل جانتے ہیں اور ان وسائل کے حجابات میں قادر لفظ کے دست قدرت کو دیکھتے ہیں اپنیار بالذات اللہ تعالیٰ ہی کو سمجھتے ہیں اور افعال و صفات اور تاثیرات کو اسباب و وسائل کی طرف مجازاً منسوب کرتے ہیں نہ کہ حقیقتاً۔ پھر اگر اس فرق و امتیاز کو نسلیم نہ کیا جائے تو انسان ہر بات میں مشرک ہو جائے اور ایمان کی کوئی راہ بھی نہ رہے۔ پس مخلوق میں سے کسی کے لئے صفات و کمالات کو یہ عطا الہی جاننا ہی ”اللہ کی سی صفات اور وہ کے لئے نسلیم یا ثابت کرنے کے حکم سے خارج ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی صفات بالذات ہیں نہ کہ بالعطای عین اللہ تعالیٰ کی کوئی صفت یا کمال غیر سے حاصل شدہ ہیں۔ اس کا ہر کمال ذاتی اور غیر مکتب ہے تو ثابت ہو کہ کسی اور کے لئے صفات و کمالات بسط لئے الہی نسلیم کرنا یا ثابت کرنا شرک نہیں۔ وہو المراد۔

اس کے برعکس نجدیہ و بابیہ کو قرآن و حدیث میں جو محبوب نبُوْحَمْدُ رَسُولُ اللَّهِ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم و دیگر انبیاء علیہم السلام اور اولیاء اللہ سے توسل و ندامت فرمائی جائے۔ اس کے لئے ان سے توسل واستعانت کی واضح تعلیم دی گئی ہے۔ یہ سب کچھ تک  
 و کفر سمجھائی دیتی ہے۔ تحریرات و بابیہ نجدیہ کی رو سے قرآن و حدیث کی تعلیمات  
 شرک و کفر میں دانل ہیں۔ دراصل ان کے دل و دماغ پر شیطان مسلط ہے  
 اور اسی نے ان کو توحید رحمانی ایمان سے نکال کر توحید شیطانی کے چکر میں دال  
 رکھا ہے۔ لہذا حق تعالیٰ نے ہمیں ان کے جرم کی پاراش میں ان سے حق و باطل  
 میں تمیز کرنے کی استعداد و سلاحیت سلب کر لی تاکہ محبوبانِ خدا کی شان  
 میں تنقیص و توبیہ کرنے والے کمیں عذاب جہنم سے نجیح نہ ہوں۔ رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے "شَمَّ لَا يَعُودُونَ" یہ لوگ دین سے  
 جانے کے بعد دوبارہ دین میں لوٹ کر نہ آئیں گے یعنی ان کو حق و باطل میں  
 تمیز کرنے کی سلاحیت نہ دی جائے گی اور مرتے وقت تک ان کو توبہ کرنے  
 کی توفیق حاصل نہ ہوگی۔ اعادہ نااللہ من ذالک۔

## توحید و سُمُّ کی ہے

۱۔ توحید اسلامی رحمانی۔ جو اللہ جل شانہ اور محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

علیہ وسلم نے قرآن و حدیث میں بیان فرمائی۔ یہی توحید ایمانی ہے۔ اسی پر ایمان کی بنیاد قائم ہے۔

۳۔ **توحید غیر اسلامی (شیطانی)** جو قرآن و حدیث کے خلاف ہے۔  
توحید کی یہ دونوں قسمیں آغاز دنیا ہی میں ہو گئی تھیں۔  
اللہ جل شانہ کا ارشاد ہے۔ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمُلْكَةِ اسْجُدْ وَالْأَدْمَرْ  
فَسَجَدَ وَاللَّآءِ أَبْلِسِسْ طَابِي وَاسْتَكَبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكُفَّارِينَ ه  
(بِ الْسَّمَوَاتِ رَكْوَعٌ ۖ ۲۰)

”اوہ یاد کرو جب ہم نے فرشتوں کو حکم دیا کہ آدم کو سجدہ کرو تو سب نے سجدہ کیا سوا ابليس کے منکر ہوا اور غرور کیا اور کافر ہو گیا۔  
اس سے معلوم ہوا کہ علم عمل سے افضل ہے کیونکہ عابد فرشتے آدم علیہ السلام کے آگے تعظیم کے لئے بھیکے اللہ تعالیٰ کے حکم کی تعمیل کی۔ ملانکہ موحد تھے ان کی توحید مقبول و محبوب ہوئی کہ فرشتوں کی توحید اللہ تعالیٰ کے حکم کے عین طابق تھی۔ لہذا یہ توحید ایمانی حمایت ہوئی۔ شیطان بھی موحد تھا، عابد و عالم بھی تھا۔  
مشترک نہ تھا۔ اللہ تعالیٰ نے بھی شیطان کو من المشرکین نہیں فرمایا۔ ”کان  
مِنَ الْكَافِرِينَ“ فرمایا ہے لیکن شیطان کی توحید منکرانہ، منکر انہ تھی۔  
ابی و استکبر و کان من الکافرین۔ اس لئے اس کی توحید شیطانی ہوئی۔ نامنقبول اور مُرُد و مُھوئی کہ شیطان نے خلیفۃ اللہ حضرت آدم علیہ السلام

کے آگے تعظیم کے لئے بھکنے سے انکار کر دیا۔ اللہ تعالیٰ نے شیطان کو عابدِ عالم بنانے کے لئے اپنے پیغمبر سے گراہیا تاکہ تماقیامت علماء معرفیا سمجھ لیں کہ نبی کی توبہ نے بڑے بڑوں کا بیڑہ عزق کر دیتی ہے۔ بارگاہِ نبوت بہت نازک ہے۔ توانا بنت بوا کہ توحید وہی معتبر ہے جو احکامِ خدا و رسول کے عین مطابق ہو جو اس کے خلاف عقیدہ توحید بیان کرتا ہے وہ توحید شیطانی کا حامل ہے۔ ابلیس کی طرح مردود ہے نجدی وہابی توحید کا جھالانہ دے کر من گھڑت اصولوں کے تحت محبوبانِ خدا انبیاء، و اولیاء کے خداداد فضائل و صفات کا انکار کرتے قرآن و حدیث میں مذکورہ ارشادات کو نہیں مانتے۔ ان کی توحید شیطانی ہے، رحمانی نہیں ہے۔ یہ لوگ خود گمراہ ہیں اور دوسروں کو گمراہ کرنے کی غاطر قرآن و حدیث میں تحریف و تلبیس سے کام لیتے ہیں۔

تفسیر الصاوی علی البخاری مطبوعہ مصر ص ۱۵۵ زیر آیت ان الشیطان  
لکم عدو فاتخذ وہ عدو ۱۵۵  
الآیہ تحریر ہے۔ و قیل هذہ الآیہ نزلت  
فی الخوارج الذین یحْرِفُونَ تاویلَ الکتابِ والسنّةِ و یستحلّونَ بذِ الکَّدَّماءِ  
الْمُسْلِمِینَ وَ اموالَهُمْ کما ہو مشاہدِ الآن فی خظاٹرِ ہم و ہم فرقۃ  
باقیِ الجھاڑ بیقال لہم الوبابیۃ یجسیوں انہو علی شئی الا انہو ہو  
انکاذبوں استحوذ علیہم الشیطان فان شاہم ذکر اللہ اول ائمۃ حزب الشیطان  
هم الخاسرون نسأَل اللہُ الکریمَ ان یقطع دابرهُ۔

ترجمہ: ”علماء نے فرمایا ہے کہ یہ آیت ان خارجیوں کے بارے

بیں نازل ہوئی ہے جو قرآن و حدیث کی تاویل میں تحریف کرتے ہیں اور ہر پر اس تحریف کے ذریعے مسلمانوں کے خون بہانے اور مال و نیاز لوث لینے کو جائز ٹھہراتے ہیں جیسا کہ ان ہی جیسے لوگوں سے اس زمانہ میں مشاہدہ میں آیا۔ یہ لوگ ارض حجاز میں ایک فرقہ ہیں جنہیں وابی کہا جاتا ہے ان کا خیال ہے کہ وہی حق پر ہیں حالانکہ درحقیقت یہ لوگ شیطانی گروہ شیطان نے انہیں بہ کر اللہ کی بار سے نجلا دیا ہے یہ لوگ شیطانی گروہ ہیں اور حقیقتاً شیطانی گروہ کے لوگ ہی گھاٹے ہیں رب نے والے ہیں ہم اللہ سے دعا کرتے ہیں کہ ان کی جڑ کاٹ دے ۱۰

تَوْحِيدُهُ مُعْتَبِرٌ مُّقْبُولٌ هُوَ جُو مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ كَرَبَرَعْلِيٌّ  
 اللَّهُ تَعَالَى فَرَمَّا تَابَهُ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ تَمَّ فَرَمَّا وَهُوَ اللَّهُ بَهُ وَهُوَ أَكِيدٌ  
 یہی توحید ایمان ہے اور ایمان اعمال کی صلی اللہ علیہ وسلم کی اعمال صالحہ کی مقبولیت کا دار و مدار ایمان پر ہے۔ اور عقیدہ توحید وہی صحیح ہے جو ارشاد باری تعالیٰ عز اسمہ اور محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق ہو۔ یہیں کا عقیدہ توحید صحیح و درست ہے اسی کے اعمال صالحہ مقبول ہیں اور انہی اعمال پر اجر ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ منْ عَمَلَ صَالِحًا مِنْ ذَكْرِ وَانْثِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَذِكْرِيَّةِ حَيَاةٌ طَيِّبَةٌ وَلِنَجْزِيَّنَّهُمْ بِمَا حَسَّبُوهُ عَمَلُونَ ۚ

(پ ۱۲۔ ع ۱۹)

”جو اپھا کامگرے مدد ہو یا عورت اور ہمون (مسلمان) تو ضرور تم لے آپھی زندگی جلا میں گے اور ضرور انہیں ان کا نیک دیں گے جو ان کے رب سے سبتر کام کے لائق ہوں۔“

## سُورَةُ الْأَخْلَاصِ

قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ<sup>۱</sup> اللَّهُ الصَّمَدُ<sup>۲</sup> لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ<sup>۳</sup> وَلَمْ  
يَكُنْ لَّهُ كُفُوْاً أَحَدٌ<sup>۴</sup> (۳)

”تم فرمادوہ اللہ ہے وہ ایک ہے۔ بے نیاز ہے، نہ اس کی کوئی اولاد اور نہ وہ کسی تے پیدا ہوا اور نہ اس کے جوڑ کا کوئی اور۔“  
کافروں سے فرماؤ کہ ہماری توحید تمہارے کہنے سے مانیں یا مونوں سے فرماؤ یا سارے انسانوں سے یا سارے جہان سے کیونکہ تم نبی عالمین ہو کہ نہ اللہ کے اجزاء ہیں نہ کوئی اس کا سہیم و شرکیہ نہ اس کی مثل نہ ذات میں نہ سفات میں۔ کیونکہ وہ واجب ہے خالق ہے۔ باقی سب ممکن۔ مخلوق اور عادث۔ اس کے سفات ذاتی۔ قدریم۔ غیر محدود۔ مخلوق کے صفات عطا۔ (یہ عطا۔ الہی) حادث اور محدود ہیں۔ اس سے صاف بعلوم ہوا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم و عالم زیر بیان اخلاق انسان ناشرک نہیں کہ اس میں اللہ تعالیٰ کی مہربنی نہیں۔ بیان کو سمیع و پیغیر و جی ماننا ناشرک نہیں کہ انسان کو یہ سفات بعطایہ الہی حاصل ہیں۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ ”إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ“ (۲۷۴، پیشک)

اللہ ہی سُنّتا اور دیکھتے ہے، یعنی اللہ کے سواد و سرکوئی نہ سُنّتا ہے اور نہ دیکھتا ہے۔ تمام مخلوق ملائکہ جنات، انسانوں اور حیوانات وغیرہم سے سُنّتے اور دیکھنے کی نیتی کی ہے۔ اور سُنّتے اور دیکھنے کی صفات خاص اللہ تعالیٰ کے لئے بیان فرمائی گئیں۔

اُس کے برعکس قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے: اَنَّا خَلَقْنَا اِلِّا نَسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ اَمْ شَأْجَةٍ تَبَتَّلَيْهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا (پ ۲۹ ع ۱۹)

”بے شک ہم نے آدمی کو پیدا کیا ملی ہوئی منی سے کہ ہم اسے جانچیں تو اسے دیکھتا سنا کر دیا،“

اللہ جل شانہ نے خود کو سمع و بصیر فرمایا اور انسان کو بھی سمع و بصیر فرمایا۔

نجدیہ و بابیہ کے باطل مذہب کی رو سے یہ شرک صحت کے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات کو مخلوق کے تسلیم کیا جانے عقیدہ رکھنے والے مسلمانوں کو قتل کرنا اور ان کے اموال کو لوٹ لینا جائز بلکہ واجب ہے کیونکہ اس عقیدہ کی وجہ سے وہ مسلمان نہ رہے مشرک کافر ہو گئے۔ تو کیا اللہ جل شانہ نے لیتول و بابیہ خود بھی شرک کا ارتکاب کیا اور قرآن مجید میں بھی شرک کی تعلیم مخلوق کو دی ہے: لَغُوْذَ بِاللَّهِ مِنْ بَغْوَاتِ الْوَبَابِيَّةِ النَّجْدِيَّةِ۔

اس سے صاف ظاہر ہے کہ مذہب نجدیہ ہی شیطانی مذہب ہے۔

قرآن الشیطان ابن عبد الوہاب نجدی کی شیطانی توحید کو ماننے والے نجدی بابی قرآن و حدیث کے مذکور مخالف اسلام ہیں۔ انہی کے متعلق اللہ تعالیٰ کے محبوب

دانلئے غبوب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے امت مرحومہ کو خبر دا کرنے ہوئے

فَرِمَا يَأْبَى يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لَا يَجَاوِزُ تِرَاقِيَّهُمْ يَعْرَفُونَ مِنَ الَّذِينَ كَمَا

يَعْرِفُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيمَةِ . الحدیث (مسلم جلد اول ص ۲۲۳)

”وَهُوَ قُرْآنٌ طَرِيْحٌ لَّكُمْ كَمْ قُرْآنٌ أَنْكَمْ كُلُّوْنَ سَعَيْنَ نَبِيْنَ أَتَرَى كَمْ“

ایک روایت میں ہے۔ يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لَا يَجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ يَقْتَلُونَ اهْلَ الْإِسْلَامِ وَيُدْعَوْنَ عَوْنَ اهْلَ الْأَوْتَانِ يَعْرَفُونَ مِنَ الْإِسْلَامِ لَمَا يَعْرِفُ

السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيمَةِ (صحیح مسلم جلد اول ص ۲۲۳)

”وَهُوَ قُرْآنٌ طَرِيْحٌ لَّكُمْ كَمْ قُرْآنٌ أَنْكَمْ كُلُّوْنَ سَعَيْنَ نَبِيْنَ أَتَرَى كَمْ“

لوگ مسلمانوں کو قتل کریں گے اور بُت پرستوں سے تعرض نہیں کریں گے اور وہ لوگ اسلام سے اس طرح نکل جائیں گے جیسے تیرن شانہ (شکار) سے پار نکل جاتا ہے۔ اور صحیح بخاری جلد دوم ص ۲۲۳ میں ان کی یہ علامت بھی ارشاد فرمائی۔

”يَتَلَوُنَ كَتَابَ اللَّهِ رَطْبًا لَا تَجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ“ اور صحیح مسلم جلد اول ص ۲۲۳

میں ہے۔ يتلوون كتاب الله يبنار طبأاحدیث۔ اس کے تحت حضرت امام انواری رحمۃ اللہ شارح مسلم فرماتے ہیں وہناہ سہلا لکثرة حفظہم

و قیل لیبنا ای یلوون الستھو بہ ای بحر فون معانیہ و تاویلہ لعینی

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کا مطلب یہ ہے کہ یہ لوگ قرآن کو آسان

سے پڑھ لیں گے۔ اور کثرت سے حافظ قرآن ہوں گے۔ نیز پہنچی بھی بیان

کئے گئے ہیں کہ یہ لوگ قرآن کے معنوں اور تاویل میں تحریف کریں گے اور

غلط مطلب نکالیں گے؟، نجدی و بابیوں میں یہ تما علامات پوری طرح پائی جاتی ہیں۔ ان کے کردار و عمل سے واضح ہوتا ہے کہ یہی وہ لوگ ہیں جن کے متعلق حسنور علی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو خبردار کر کے فرمایا۔ ایسا کو وایا ہو۔ تم ان سے دور رہنا اور ان کو اپنے نزدیک نہ آنے دینا کہ کہیں یہ تمہیں گمراہ نہ کر دیں، کہیں تم کو فتنہ میں نہ ڈال دیں۔

## نجدیہ و بابیہ کے تحریف قرآن کے طریقے اور حذف مذکونے

ملا حظہ ہوں:۔ چونکہ مذہب نجدیہ و بابیہ کے مذہب کی بناء ہی حتی الامکان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر شریف مٹانے، فضائل کے انکار اور محبوبان خدا جل و علا و علیہم الصلوٰۃ والثنا کی تعظیم قلوب مسلمین سے گھٹانے پر ہے۔ اس لئے یہ فرقہ ضالہ، آیات قرآن، الفاظ کے معانی و مفہوم کو بدینے، بگاڑنے کے لئے، نسبت ذاتی و عطائی میں فرق نہیں کرتا۔ فضائل کی آیات سے آنکھیں بند اور لفظی کی آیتوں پر ایمان، اثبات کی آیتوں سے انکار پر فائز ہے ایں علم بخوبی جلتے ہیں کہ ایک لفظ جب مختلف ذوات (ہیستوں) کے لئے استعمال ہو تو سزوری نہیں کہ ہر جگہ اس کا معنی ایک ہی ہو بلکہ بعض دفعہ " محل تبدیل" سے معنی میں بھی فرق آ جاتا ہے اور ایک ہی لفظ کے معنے نسبت بدل جلنے سے بدل جلتے ہیں اس کے علاوہ صفات ذاتی و عطائی کے لحاظ سے بھی معنی واحد کا بدل جلتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی تمام صفات ذاتی واجب، قیدیم، غیر مخلوق

غیر محدود و مستقل ہیں۔ مخلوق کی صفات عطا نی غیر واجب ممکن حداث مخلوق  
 محدود غیر مستقل ہیں جو چیز اللہ تعالیٰ کی قدرت میں ہے۔ اُسے غیر کے لئے  
 بعطائے الہی ماننا کبھی شرک نہیں ہو سکتا۔ غیر ذاتی کا لفظ آتے ہی شرک کا خاتمہ  
 ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ کی جملہ صفات ذاتی ہیں کسی کی عطا نہیں مثلاً *وَإِنَّ اللَّهَ رَوْفٌ رَّحِيمٌ* (پ ۱۸۔ ع ۸) اور یہ کہ اللہ ستم پر نہایت مہربان مہروال  
 ہے۔ اور *لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ*  
*حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَوْفٌ رَّحِيمٌ* (پ ۱۴ ع ۵)  
 ”بے شک تمہارے پاس تشریف لائے تم میں سے وہ رسول (محمد  
 صلی اللہ علیہ وسلم) جن پر تمہارا مشقت میں پڑنا گراں ہے تمہاری بھلائی کے  
 نہایت چاہنے والے مسلمانوں پر کمال مہربان،“

مہربان اللہ تعالیٰ کی صفت روف رحیم ذاتی۔ محمد رسول اللہ صلی اللہ  
 علیہ وسلم کی صفت روف رحیم۔ عطا نی۔ بعطائے الہی۔ اور مثلاً۔ اللہ نور  
 السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ (پ ۱۱ ع ۱۱) ”اللَّهُ نُورٌ ہے آسمانوں اور زمین کا۔ اور  
 قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ اللَّهِ نُورٌ“ (پ ۱۱ ع ۱۱) ”بے شک تمہارے پاس اللہ  
 کی طرف سے ایک نور آیا۔ ای محمد۔ یعنی محمد صلی اللہ علیہ وسلم (تفہیم جلالین)  
 اللہ تعالیٰ نور ہے۔ بالذات۔ محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم نور ہیں۔ بعطائے الہی۔  
 اور مثلاً ”إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ“ (پ ۱۹ ع ۱۹) ”بے شک ہر چیز  
 اللہ کے سامنے ہے اور ویکوں الرَّسُولُ عَلَيْهِ الْكُوْشَهِيدَ“ (پ ۱۹ ع ۱۹)

اور یہ رسول تمہارے نگہبان گواہ۔ اللہ تعالیٰ بشید بالذات ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بشید بعطائے الہی نیز اللہ جل ثناء فرماتا ہے۔ وَإذ تَقُولُ  
 لِلَّذِي أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ (پ ۲۲ ع ۲) ”اور اسے محبوب یاد کرو جب تم فرماتے تھے اس سے جسے اللہ نے نعمت دی اور تم نے اسے نعمت دی،“ اللہ تعالیٰ نعمت دیتا ہے بالذات۔ اس کا محبوب رسول نعمت دیتا ہے۔ بعطائے الہی صلی اللہ علیہ وسلم۔ وَجَلَ ثَنَاءُهُ عَنْ نَوْالِهِ۔

نیز فرمایا: أَعْنَهُمُ الَّذِي وَرَسُولُهُ مِنْ فَضْلِهِ رَبُّ ع ۱۶) اللہ و رسول نے انہیں اپنے فضل سے غنی کر دیا،“ اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے غنی فرماتا ہے۔ بالذات۔ رسول اللہ اپنے فضل سے غنی فرماتے ہیں۔ بعطائے الہی جل ثناء، صلی اللہ علیہ وسلم۔

اوْرَثَنَا وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ رَبُّ ع ۱۷) ”اوہ اللہ جسے چاہے سید ہی راہ دکھلئے؟“ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (پ ۲۵ ع ۶) ”اوہ بے شک نہم ضرور سید ہی راہ بنتلتے ہو،“ یعنی دین اسلام۔ اللہ جل ثناء بادی بالذات۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہادی بعطائے الہی۔

فیقیر ابوالحسان قادری غفرلہ نے بنظرِ افتخار آتی ہی ایسی آیات کریمہ نقل کرنے پر اکتفا کی جن آیات میں اللہ تعالیٰ نے اپنی صفات کو اپنے محبوب رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کی صفات بیان فرمایا ہے۔ ورنہ مزید

ایسی آیات بھی نقل کی جاسکتی ہیں۔

ہو شرم تو کافی ہے اک حرفِ سداقت بھی

بے شرم کو کافی نہیں دفتر نہ صحیفے ।

جو بندی و بانی اللہ کی کوئی صفتِ مخلوق کے لئے ماننے کو شرک و کفر  
قرار دیتے ہیں وہ بظراضاف تباہیں کہ کیا اللہ بھی ان کے مذہب غیر مہذب  
میں (معاذ اللہ) کافر و شرک ہے اور قرآن میں بھی شرک و کفر بھرا ہے؟ یا وہ خود  
ہی منکر و تحریف قرآن ہیں۔

بندی و بانیوں کی تحریف قرآن کو مزید واضح کرنے کے لئے ذیل میں جنہیں  
مزید آیات مبارکہ درج کی جاتی ہیں جن سے واضح ہوتا ہے کہ ایک ہی لفظ کی  
نسبت اور محل و اضافت بدل جلنے سے معنے بدل جلتے ہیں۔ اللہ جل شانہ  
فرماتا ہے۔ **وَمَكَرُوا مَكْرًا وَمَكْرُنَا مَكْرًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ** (پ ۱۹ ع ۱۹)

”اور انہوں نے اپنا سامکر کیا اور تم نے اپنی خفیہ تدبیر فرمائی،“

یعنی ان کے مکر کی جزا یہ دی کہ ان کے عذاب میں جلدی فرمائی (اور وہ غافل  
رہے) کفار کے لئے لفظ مکر کے معنے اور ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے لئے لفظ مکر کے  
معنے اور ہیں مثلاً **الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ** (سورہ فاتحہ) ”سب خوبیاں  
اللہ کو جو مالک سارے جہاں (الوں کا)، بہاں رب سے مراد اللہ تعالیٰ ہے۔

**قَالَ رَبِّ السَّاجِنْ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا يَدْعُونَ فِي إِلَيْهِ** (پ ۱۲ ع ۱۲) یوسف

علیہ السلام نے عرض کی۔ اے میرے رب! مجھے قید خانہ زیادہ پسند ہے اس



ارشاد ہے۔ اُولَئِكَ عَلَيْهِمُ صَلَوَتٌ مَّنْ رَّبِّهِمُو رَّحْمَةٌ اپنے ع ۲۳

”یہ لوگ ہیں جن پر ان کے رب کی درودیں اور رحمت، صلوٰۃ کا لفظ اللہ تعالیٰ کے لئے رحمت کاملہ فرمانے کے معنے میں ہیں ملائکہ کی اسناد میں طلب رحمت واستغفار کے معنے میں ہے اور مومینین کے لئے لفظ صلوٰۃ درود بیہقی کے معنے میں ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے مسلمانوں کے لئے صلوٰۃ کا لفظ ان کو نشوونما دینے، بُرْهَانَ کے معنے میں ہے۔ حدیث شریف میں ہر کار درود ملی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ اذْ دُعِيَ أَحَدٌ كُفُوٰتِ طَعَامٍ فَلَيُجِبْ و ان کان صائمًا فَلْيُصَلِّ (صحیح مسلم، ترمذی مشکوٰۃ) جب کسی کو کھلانے پر بلا یا جانے تو اسے چاہیئے کہ قبول کرے اگر روزہ دار ہے تو وہ ان کے لئے دعا کر کے واپس پہنچے آئے۔

المختصر قرآن و حدیث میں اس موضوع کی سینکڑوں مثالیں موجود ہیں لیکن نجدیہ وہابیہ کو عظمت رسول و تعظیم رسول سے اتنی چرچے کہ ان کو توہین رسول میں توحید کی تکمیل دکھانی دیتی ہے۔ ان کے مذہب میں توحید الہی کا مطلب توہین رسول ہے۔ یہ بد بخنت توحید کی آڑ کے کر توحید کے بہانے سے جائز اور مستحب امور کو ہر کی شفاقت اور سنگدلی کے ساتھ شرک شرک کی سنگباری کرتے ہیں اور مسلمانوں کو شرک کا فرہنگ راتے ہیں قرآن مجید اور حدیث شریف کی آیات و دوایات کے الفاظ کے معنی و مفہوم بیان کرتے ہوئے بنتیں اور صفات ذاتی و عطائی کے فرق میں کچھ امتیاز نہیں کرتے یہ وہی معنی و مفہوم

نکلے ہیں جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بیان کردہ معانی و مفہوم کے بجائے ابن عبد الوہاب نجدی قرن الشیطان نے نکلے اور بیان کئے ہیں بھی وجہ ہے کہ یہ خود گمراہ و ملحد ہو کر دین اسلام سے نکل گئے توحید اسلامی ایمانی منحرف ہو کر توحید غیر اسلامی شیطانی اختیار کر کے سراطِ مستقیم سے بہت گئے امت مرحوم مسلمہ سے کٹ گئے جنہی گروہ بن گئے۔

اللَّهُ جَلَّ شَانَةَ فَرَمَّا تَلَهُ "وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدُى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ تُوَلِّهُ مَا تَوَلََّ وَنُصْبِلُهُ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرَتُهُ" (پ ۱۲۲) اور جو رسول کا خلاف کرے بعد اس کے کتنے راستے اس پر کھل چکا اور مسلمانوں کی راہ سے بُدراہ پلے ہم اسے اس کے حال پر چھوڑ دیں گے اولیٰ دوزخ ہیں داخل کریں گے اور کیا ہی بُری جگہ پہنچے کی یاد رکھئے کہ سبیل المؤمنین یعنی صراطِ مستقیم وہی سیدھا راستہ ہے جو قرآن و حدیث نے دکھایا ہے جس پر کار دوام محدث رسول اللہ علیہ السلام صاحبِ کرام علیہم السلام ضرور تابعین، تابع تابعین، آئمہ محدثین، آئمہ مفسرین، آئمہ محدثین، علماء، راسخین، اولیا، صاحبین، اور ان کے منتسبین اہل سنت و جماعت سلف و خلف کامن رہے ہیں اور تابعوں کا مزن ہیں اس کے علاوہ جتنے راستے ایجاد ہوئے اور مزروع ہیں قطعاً قرآن و حدیث کے مخالف کفر و الحاد بے دین اور گمراہی کے راستے ہیں اللہ تعالیٰ ہیں غلط اس توں سے بچانے سراطِ مستقیم پر فاہم رکھئے ایں۔

# نجدیہ وہابیہ کے طرزِ تحریفِ قرآن و حدیث کی وضاحت میں امام ایلسٹر احمد رضا خان بریلوی فکر کرہ فرماتے ہیں

”جب نازیوں نے نبی مسیح صلی اللہ علیہ و پر فر کا فتویٰ لگایا  
اور ان سے بغاوت کر دی تو نبی مسیح صلی اللہ علیہ و پر فر کا فتویٰ لگایا  
امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ تعالیٰ و جمیلہ الکریم سے فتحا بیش کی اجازت چاہی  
اور حکم امیر المؤمنین تشریف لے گئے اور ان سے پوچھا کیا بات امیر المؤمنین  
کی تتم کو ناپسند آئی؟ انہوں نے کہا واقعہ صفیں میں ابو موسیٰ اشعری حکم بنایا  
بیشتر کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ان الحکمُ لِلّٰهِ وَحْدَهُ حکم نہیں مگر  
اللہ کے لئے ہے“

ابن عباس صلی اللہ علیہ و پر فر کا فتویٰ لگایا اسی قرآن کریم میں یہ آیت  
بھی توبے فَابْقُوا حَكْمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكْمًا مِنْ أَهْلِهَا زن و شوہر میں  
خسومت ہو ایک حکم اس کی طرف سے بھیجو ایک حکم اس کی طرف  
سے اگر وہ دلوں اسلح چاہیں گے تو اللہ ان میں میل کر دے گا۔

دیکھیو وہی طریقہ استدلال ہے جو وہابیہ کا ہوتا ہے کہ علم غیر ب امداد  
و غیرہ بہامیں ذات و عطائق کے فرق سے آنکھ بند اور لفی کی آیتوں پر دعویٰ ایمان

اور اثبات کی آیتوں سے نظر اس جواب کو سن کر ان میں سے پانچ ہزار نائب ہو گئے اور پانچ ہزار کے سر ہر ہوت سوار تھی وہ اپنی شبیطنت پر فائز رہے امیر المؤمنین نے ان کے قتل کا حکم فرمایا۔ امام حسن و امام حسین اور دیگر اکابر رضی اللہ تعالیٰ عنہم کو ان کے قتل میں تائیں ہوا کہ یہ قوم رات ہجہ تہجد اور دن رات تلاوت میں بسرا رہتی ہے جبکہ ان پر تلوار اٹھائیں مگر امیر المؤمنین کو تو حضور عالم ماکان و مایکون صلی اللہ علیہ وسلم نے خبر دی تھی کہ نمازو زد و غیرہ نظاہری اعمال کے لشکر پابند ہوں گے۔ باس ہمہ دین سے ایسا نکل جائیں گے جیسے تیر نشانہ سے۔ قرآن چیزیں گے مگر ان کے گھون کے نیچے پہنچیں اُترے گا۔

امیر المؤمنین کے حکم سے شکران کے قتل پر مجبور ہوا عین معزز کہ ہیں خبر آئی کہ وہ نہ کے اس پر اُترے گئے۔ امیر المؤمنین نے فرمایا۔ واللہ ان میں سے اُس پارہ بانے پائیں گے سب اسی طرف قتل ہوں گے جب سب قتل ہو چکے۔ امیر المؤمنین نے لوگوں کے دلوں سے ان کے تھوک و ظہارت و تہجد و تلاوت کا ود فہر شہر فرع کرنے کے لئے فرمایا۔ تلاش کرو اگر ان میں زوالدریہ پایا جائے تو تم نے بدزین اہل زین کو قتل کیا اور انہوں نہ ہو تو تم نے بہترین اہل زین کو قتل کیا۔ تلاش کیا گیا۔ لاثول کے نیچے نکل زین کا ایک باتوں پستان زن کے مشابہ تھا۔ امیر المؤمنین نے تکمیر کیا اور حمد الہی بجا لانے اور شکر کے دل کا شبہ اس غیر کی خبہ ہاتا نے اور مطابق آنے سے زامل ہو گیا۔ کسی نے کہا حمد ہے۔ اُسے میں نے اس کی بخاست سے زین کو پاک کیا۔

امیر المؤمنین نے فرمایا کہ کیا سمجھتے ہو کہ یہ لوگ ختم ہو گئے ہرگز نہیں ان میں سے کچھ ماں کے پریٹ میں ہیں اور کچھ باپ کی پیٹھے میں جب ان میں سے ایک گروہ ہلاک ہو جلنے گا وہ سرا اٹھانے گا حتیٰ یخراج آخر ہم مع الدجال بیان تک کہ سجدیہ وہابیہ کا پچھلا گروہ دجال کے ساتھ نکلے گا۔ یہی وہ فرقہ ہے کہ ہر زمانہ میں نئے نئے رنگ نئے نئے ناہم سے ظاہر ہونا رہا۔ اور اب اخیر وقت میں وہابیہ کے نام سے پیدا ہوا ان کی جو جو علامتیں صحیح حدیثوں میں ارشاد فرمائی ہیں سب ان میں موجود ہیں۔ تحققون

صلات کو عند صلات ہم و صیام کو عند صیام ہم و اعمال کو عند اعمال ہم۔ ”تم ان کی نماز کے آگے اپنی نمازو حقیر جالف گے اور ان کے روزوں کے آگے اپنے روزوں کو اور ان کے اعمال کے آگے اپنے اعمال کو ۱۰ یقرون القرآن لا تجاوز طراقيہم فرقان پڑھیں گے۔ ان کے گھوں کے نیچے نہیں اُترے گا یقون من قول خیرالبریہ۔ بظاہر وہ بات کہیں گے کہ سب کی باول سے اچھی معلوم ہر یا من قول خیرالبریہ بات بات پر حدیث کا نام لیں گے اور حال یہ ہو گا کہ یہ مقول من الدین لما يمرق السهم من الترمیۃ دین سے نکل جائیں گے جیسے تیر لشانہ سے سیما ہو التحلیق ان کی یہ علامت ہے کہ ان میں سے اکثر مونڈے مشتمل از رکھنی ازاروں والے ان کے پیشوں ابن عبد الوہاب۔ سجدی کو سرمنڈانے میں بیان تک غلوتی کا عورت اس کے دین ناپاک میں داخل ہوئی اس کا بھی سرمنڈار تیکہ یہ زمانہ کفر کے بال ہیں انہیں دُور کر بیان

تک کہ ایک عورت نے کہا جو مرد تمہارے دین میں آتے ہیں ان کی دلچسپیاں  
منڈایا کرو کہ وہ بھی تو زمانہ کفر کے بال ہیں اس وقت بازاً یا اور اب وہا بیہ کو  
دیکھنے ان میں اکثر سرمنڈ اتے ہیں اور گھنٹے پانچھے والے ہیں۔ (ملفوظہ امام احمد ضامانیہ یوں مذکور ہے۔)  
نجدیہ وہا بیہ کے تحریف قرآن و حدیث کرنے اور طریق مسلمین سبیل ہم منین  
کے عکس ابن عبد الوہاب نجدی کا مذہب نامذہب اختیار کر کے امرت مسلمہ  
کو مشترک کافر قرار دینے اور مسلمانوں کے قتل عما اور اموال لوٹنے کو جائز قرار دینے  
سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ بدجنت صراطِ مستقیم سے بھٹک پکے ہیں۔

## صراطِ مستقیم (سیدھی راہ)

سورة فاتحہ میں اللہ جل شانہ نے مومنوں کو یہ دعا تعلیم فرمائی:-  
إِهْدِنَا الْقِرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ۔ ”ہم کو سیدھا راستہ چلا۔“ صِرَاطَ الَّذِينَ  
أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا الضَّالِّينَ۔“ راستہ ان کا  
جن پر تو نے احسان کیا نہ ان کا جن پر غضب ہوا اور نہ بہکے ہوں کا۔  
اس سے یہیں مسئلے معلوم ہونے ایک بیکہ رب کی تمام نعمتوں سے اعلیٰ  
لغت سیدھے راستے کی بہادیت ہے کہ نماز کی ہر کوئت ہیں اس کی دعا کاری  
گئی۔ دوسرے یہ کہ سیدھے راستہ کی پہچان یہ ہے کہ اس پر اولیا، اللہ کے  
اور بھی ہیں۔ تیسرا یہ کہ بہادیت صرف اپنی کوشش سے نہیں ملتی بلکہ  
رب کے کرم سے ملتی ہے۔ جسے رب بہادیت فرمادے وہ انشاء اللہ اس پر قائم

ہے گا۔ عارضی بدایت والا بھک سکتے ہے۔ یاد رہے کہ دنیاوی عزت و مال مل جانا کا میاں نہیں۔ بدایت ملنا اور نیک اعمال کی توفیق ملنا کا میاں ہے۔

تفسیر جلالیں میں ہے :-

**إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ**

ای ارشدنا الیہ و یبدل منہ صراط الذین انعمت علیہم بالهدایۃ  
یعنی ہم کو صراط مستقیم (سیدھی راہ) کی طرف رہنائی فرما۔ اور صراط مستقیم ان لوگوں  
کی راہ ہے جن کو تو نے بدایت دے کر ان پر العام لیا۔

کمالیں میں ہے :- **إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ**۔ اہدنا الصراط  
منعم علیہ و فائدہ التوکید والاشعار۔ بان الصراط المستقیم  
بیانہ و تفسیرہ صراط المسلمين لیکون ذالک شہادۃ لله لاستقامتہ علی  
ابلغ وجہ و اکدہ ثوالمراد بالذین انعمت علیہم۔ الانبیاء، والملائکة  
والصدیقون والشهداء و من اطاعه عبدہ اخرجه ابن الجیر عن  
ابن عباس۔

ترجمہ :- **إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ** العام یافہ لوگوں کی راہ کی طرف ہب ری  
رہنائی فرم۔ اور اس کا فائدہ یہ ہے کہ اس امر کی تاکید کر دی جانے اور آکاہ کر دیا  
جانے کہ صراط مستقیم کا بیان اور اس کی تفسیر "صراط المسلمين" ہے۔ یعنی مسلمانوں  
کی راہ ہی صراط مستقیم ہے۔ تاکہ یہ بیان و تاکید اس راہ پر مکمل طور پر ثابت  
رہنے کے لئے گواہ ہو جانے۔ لہذا۔ **الَّذِينَ انْعَمْتَ عَلَيْهِمُ** سے انبیاء، اور

ملائکہ اور صدیقین اور شہداء اور وہ لوگ مراد ہیں جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت و عبادت کی۔ آیتہ مبارکہ کی تفسیر حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے حضرت ابن حجریر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے نقل فرمائی ہے۔

تفسیر جلالیں کے حاشیہ پر تفسیر جامع البیان میں ہے: اہدنا اللہ طاط المُسْتَقِيمَ: اثبَتْنَا عَلَى الطَّرِيقِ الْحَقِّ وَهُوَ دِينُ اللَّهِ أَوَّلَ الْأَسْلَامِ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ مِّنَ الْأَنْبِيَا وَالْمَلِكَةِ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِيدَ وَالصَّالِحِينَ وَقَوْمَ مُوسَى وَعِيسَى عَلَيْهِمَا الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قَبْلَ تَفْسِيرِ دِينِهِمْ أَوَّلَ مَحْمُودٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاصْحَابِهِ وَهُوَ بَدْلُ الْأَكْلِ. اہدِنَا اللَّهَ طاطِ الْمُسْتَقِيمِ هم کو دینِ حق پر ثابت رکھا اور وہ اللہ کا ہی ہے یا اسلام۔ صِرَاطُ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ وَانْ كارستہ جن پر تو نے احسان کیا۔ انبیاء سے اور ملائکہ سے اور صدیقین سے اور شہداء سے اور صالحین سے یا قومِ موسیٰ اور عیسیٰ سے علیہما الصلوٰۃ والسلام ان کے دین بگڑنے سے پہلے یا آل محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور اس کے اصحاب سے اور وہ سب کا بدل ہے۔

## انْعَمْتَ عَلَيْهِمْ کی وضاحت قرآن مجید سے

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِيدَ وَالصَّالِحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ عَلِيًّا (۴۶)

اور جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کا حکم ملنے تو اسے ان کا ساتھ ملے گا جن  
بپر اللہ نے فضل کیا یعنی انبیا، اور صدیق اور شہید اور نیک لوگ یہ کیا ہی اپھے  
ساتھی ہیں۔ یہ اللہ کا فضل ہے اور اللہ کافی ہے جلنے والا۔  
(تفسیر خزانہ العرفان)

## صراطِ میم کی پہچان

وعن عبد الله بن مسعود قال

خط لنا رسول الله صلى الله عليه

وسلم خط اثمر قال هذا سبیل اللہ شّو خط خطوطا عن یمین و عن  
شمالہ و قال هذا سبیل علی کل سبیل منها شیطان ید عواليہ و قراء  
ان هذا صراطی مستقیما فاتّبعوه اللایہ (احمد بن حنبل، داری)

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرمایا رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے لئے ایک سیدھی لکیر کھینچی بھپر فرمایا یہ اللہ کی  
(سیدھی) راہ ہے۔ بھپر حضور نے اس لکیر کے دائیں اور بائیں چند لکبیریں  
کھینچی۔ اور فرمایا یہ راہیں ہیں ان میں سے ہر راہ پر شیطان ہے وہ بلا تما  
ہے اُن راہ کی طرف بھپر آپ نے یہ آیت پڑھی ان لہذا صراطی مستقیما  
فاتّبعوه۔ اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت  
ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ و ان بني اسرائیل تفرقت علی  
شنتین و سبعین ملة و تفرق امتی علی ثلاث و سبعین ملة کلہو  
فی النار الاملة واحدة قالوا من هی يا رسول الله قال ما ان علیہ واصحابی

(رواد الترمذی۔ مشکوہ باب الاعتصام)

”بینا بني امراء مل بہتر فرقوں میں بٹ گئے تھے اور میری امت تھر فرقوں میں بٹ جائے گی سونے ایک فرقے کے سب دو خی صحابہ نے پوچھا وہ ایک کون فرقہ ہے یا رسول اللہ ؟ فرمایا کہ وہ جس پر میں اور میرے صحابہ ہیں ۔“

یعنی جس فرقہ کے عقائد و اصول اعمال حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اور صحابہ علیہم الرضوان کے مطابق ہو وہ جنتی ہے باقی سب فرقے بے دین جنمی، فرقہ ناجیہ ہونے کے لئے حضور اور صحابہ ایمان کی کسوٹی ہیں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے فرمان سے واضح ہے کہ شاہراہ اسلام بسلطان مُستَقِيمٰ اللہ تعالیٰ تک پہنچانے والی سیدھی راہ وہی ہے جو رسول اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور صحابہ کرام علیہم الرضوان کی راہ ہے یہی راہ جنت میں لے جاتی ہے۔

ارشاد ہے۔ وَإِنَّ هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَنْتَبِعُوا السُّبُلَ  
فَتَفَرَّقُ بِكُمُّ عَنْ سَبِيلِهِ ذِلِّكُمْ وَضْلُلُكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (پ ۸)  
سورہ انعام کو ۶۔

”اور یہ کہ یہ ہے میرا سیدھا راستہ تو اس پر چلوا اور رہیں چلو رجھ اسلام کے خلاف ہوں، کہ تمہیں اس کی راہ سے جد کر دیں گی۔ یہ تمہیں حکم فرمایا کہ کہیں پرہیزگاری ملے ۔“  
سجدہ و بابیہ اللہ تعالیٰ کے محبوب محمد رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

اور سعی پر کرام علیہم الرضوان کی راہ کو شرک و کفر میں قرار دیتے ہیں۔ ان کے مقابلہ و اعمال اعمال نہ سرف ہے بلکہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اور سعیا علیہم الرضوان کے مقابلہ و اعمال کے خلاف ہیں، بلکہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اور سعیا پر رحمٰنی اللہ عزیز کی پیروی رہنے والے مسلمانوں کو کافر قرار دیتے اور ان کے قتل نام اور ان کے اموال نوٹ لینے کو جائز بلکہ واجب جانتے ہیں۔

بحدی تفسیر میں بھی مانا اعلیٰ واصحابی کے طریقے پر چلنے والے کروہ کو تقدیر پر تسلیم کیا گیا ہے چنانچہ بحدی تفسیر کے ص ۱۳۲ پر اسکی وساحت اس طرزی گئی ہے  
پ ۲۱۔ تفسیر بحدی ص ۱۳۲۔ سورہ الروم آیت نمبر ۲۲۔

آیت مبارکہ : مُنِيبُوْنَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوْهُ وَأَقِيمُوْا الصَّلَاةَ وَلَا تَنْكُوْنُوْ  
مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ۝ مِنَ الَّذِيْنَ فَرَقُوا دِيْنَهُمْ وَكَانُوْشِيْعَاعاً كُلَّ حِزْبٍ  
بِمَالِ الَّذِيْهِ فَرِحُوْنَ ۝

ترجمہ بحدی : (لوگوں) اللہ تعالیٰ کی طرف جو عنہ ہو کر اس سے ڈرتے ہو اور نماز کو قائم رکھو اور مشرکین میں سے نہ ہو جاؤ اُن لوگوں میں سے جنہوں نے اپنے دین کو تکڑے کر دیا اور خود بھی گروہ گروہ ہو گئے جہاں وہاں چیز پر جو اس کے پاس ہے مگن ہے۔ تفسیر بحدی : یعنی ہر فرقہ اور گروہ سمجھتا ہے کہ وہ حق پر ہے اور دوسرے باطل پر اور جو سبھاے انہوں نے ملاش کر رکھے ہیں جنکو وہ دلائل سے تعبیر کرتے ہیں ان پر خوش اور طمہن ہیں۔ بدستی سے ملک اسلامیہ کا بھی یہی حال ہوا اور وہ بھی مختلف فرقوں میں بٹ گئی اور ان کا بھی ہر فرقہ نعم باطل میں

بستا ہے کہ وہ حق پر ہے حالانکہ حق پر صرف ایک ہی کروہ ہے جسکی پہچان نبی مسیٰ اللہ علیہ وسلم نے بتا دی ہے کہ میرے اور میرے صحابہ کے طریقے پر چلنے والا ہو گا ۹

**تہذیر کا:** مقدسہ کے بعد کتاب میں مندرجہ آیات قرآن مجید اور حدیث کے مطابع سے دو پہر کے دش پہلئے سورج کے مانند یہ تحقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ رسول اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم کے اس ارشاد مانا علیہ واصحابی یعنی میرے اور میرے صحابہ کے طریقے پر چلنے والا گروہ دنخدیہ وہا بیہہ ہرگز نہیں ہے اس لئے کہ قرن الشیطان ابن عدال و عاب بندی کی پیروی کرتے ہوئے بندی و بابی مانا علیہ واصحابی کے طریقے کو نہ مانتے ہیں اور نہ اس پر چلتے ہیں بلکہ اس کے عکس مانا علیہ واصحابی کے طریقے کو شرک و افسوس تحریق فارہ دیتے ہیں لہذا رسول اللہ علیہ وسلم کی بنائی ہوئی پہچان کی روشنی میں بندی و بابی حق کی راہ میں مٹئے ہوئے اور مذہب حق "اسلام" سے کٹے ہوئے ہیں جیہنہ میں ملحد ہیں جو خلاف اسلام پر غلط اعقائد و نظریات کے اثبات کے لئے آیات الہی میں تحریف معنوی اور دبیل و تلہیس سے کام لیتے ہیں۔

## مہی بات خود بندی سعو دی تفسیر سے ثابت ہے

چنانچہ بندی سعو دی تفسیر آن کے حد ۱۲۳ پر آیت اے اَنَّ الَّذِينَ يُلْهَدُونَ فِيَ اِيَّتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا اُسُوقَ حَسَنَةُ الْجَيْرَاتِ (کام تبع علکھا ہے) بے شک جو لوگ جمای آئیوں میں نہ ہوئی کرتے ہیں وہ اپنے ہم سے مخفی نہیں ہیں اسکی

تفسیر میں لکھا ہے یعنی ان کو مانتے نہیں بلکہ ان سے اعفائی، انحراف اور انحراف مکر نہیں کرتے ہیں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے الحاد کے معنے کہتے ہیں وضع الکلام علی غیر موافقہ حسکی اور سے اس میں وہ باطل فرقے بھی آجاتے ہیں جو اپنے غلط عقائد و نظریات کے اثبات کیلئے آیات الہی میں تحریف مخنوی اور دلبلیس سے کام لیتے ہیں یہ ملکیین اچا ہے وہ کسی قسم کے ہوں (کے لئے سخت وعید ہے) "لَدَعْيَ لِأَكَهُوْ بِهِجَارِيْ كُوَاهِيْ نِيرِيْ

## خارجیوں، تجدیوں، وہابیوں کی علامات

عن عبد الله قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يخرج في آخر الزمان قوماً أحداثاً لاسنان سفهاء الأحلام يقرؤن القرآن لا يجاوز تراقيهم يقولون من قول خير البرية يمرقون من الدين كما يمرق السهو من الرمية وفي الباب عن علي وابي سعيد وابي ذر هذا حديث حسن صحيح وقد روی في غير هذا الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم وصف هؤلاء القوم الذين يقرؤن القرآن لا يجاوز تراقيهم يمرقون من الدين كما يمرق السهو من الرمية إنما هم الخواجة الحروية وغيرهم من الخواجة (جامع ترمذی مترجم ص ۲۳ جلد دوم)

”حضرت عبد الله رضي الله عنه سے روایت ہے رسول ائمہ مسلمی ائمہ علیہ و سلم نے فرمایا آخری زمانے میں ایک قوم پیدا ہو گی جن کی عمریں کم ہوں گی

بے عقل ہوں گے قرآن پاک پڑھیں گے لیکن ان کے حلق سے نیچے نہیں اُترے گا، احادیث رسول پیش کریں گے، دین سے ایسے نکلیں گے جیسے تیر کمان سے نکل جاتا ہے۔ اس باب میں حضرت علی، ابو سعید، اور ابو ذر رضی اللہ عنہم سے بھی روایات مذکور ہیں۔ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ اس حدیث کے علاوہ بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے ان لوگوں (فارجیوں) کے اوصاف منقول ہیں۔ وہ یہ کہ یہ لوگ قرآن پڑھیں گے لیکن ان کے حلق کے نیچے نہیں اُترے گا دین سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تیر کمان سے نکل جاتا ہے۔ ان لوگوں سے حروفی اور دیگر خوارج مُراد ہیں:

دُوْث ہر خوارج کا ظہور ہر دور میں ہوا وہ مختلف ناموں سے ظاہر ہوئے اور ناقیامت ظاہر ہوتے رہیں گے جس طرح مشکوٰۃ شریف ص ۳۹ میں اسی مضمون کی حدیث ہے اور اس میں "لَا يَذَّالُونَ بِخَرْجُونَ" (وہ ہمیشہ ظاہر ہوتے رہیں گے) کے الفاظ ہیں۔

خوارج کی ایک علامت مشکوٰۃ شریف میں سرمندانا بھی بیان کی گئی ہے۔ اس پر مشورہ مورخ علامہ ذیٰنی و حلاق حجۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں "یہ علامت صراحتاً اس نجدی گروہ میں پائی جاتی ہے اور اس سے پہلے کئے خارجیوں میں نہیں تھی" (الفتوحات الاسلامیہ جلد ۲ ص ۱۶۸)

حضرت ابو سعید خدراً صلی اللہ علیہ وسلم میں سے آیا ہو امال غنیمت تقسیم فرمایا ہے تھے کہ فوجاء رجل کث

الْأَجْيَةِ مَشْرُفُ الْوَجْنَتَيْنِ غَائِرُ الْعَيْنَيْنِ نَاقِ الْجَبَيْنِ مَحْلُوقُ الرَّاسِ  
 فَقَالَ أَتَقَ اللَّهُ بِالْحَمْدِ قَالَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَنَّى  
 يَطْعَمُ اللَّهُ أَنْ عَصَيْتَهُ أَيَّا مَنْتَنِي عَلَى أَهْلِ الْأَرْضِ وَلَا تَأْمُنُنِي قَالَ ثُمَّ ادْبَرَ  
 الرَّجُلُ فَاسْتَأْذَنَ رَجُلًا مِنَ الْقَوْمِ فِي قَتْلِهِ يَرْوَنُ أَنَّهُ خَالِدُ بْنُ وَلِيدٍ فَقَالَ  
 رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّ مِنْ فَضْلَتِي هَذَا قَوْمًا يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ  
 لَا يَجَاوِزُهُنَا بِرَهْمَةٍ يَقْتَلُونَ أَهْلَ الْإِسْلَامِ وَيَدْعُونَ أَهْلَ الْأُوْثَانِ  
 يَحْرُقُونَ مِنَ الْإِسْلَامِ كَمَا يَمْرِقُ السَّهُومُ مِنَ الرَّمَيْةِ لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ  
 لَا قَتْلَنَّهُمْ قَتْلَ عَادٍ ۝ (صحیح مسلم جلد اول ص ۳۳)

”بیس ایک شخص آپا ابھی ہوئی گھنی دار ہی والا بلز رخساروں، ڈھنی  
 ہوئی آنکھوں والا پیشائی ابھری ہوئی، اُس تریے سے سرمنڈا ہوا۔ اس نے کہا  
 ”لے حمدِ اللہ سنتہ در ۝ (یعنی مال غنیمت تقسیم رئے میں بے الفضالی نہ کرو)۔  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اگر میں ہی اللہ کی نافرمانی کروں تو او  
 کوں اللہ کی فرمانبرداری کرے گا؛ اللہ تو مجھے زمین و والوں میرا میں بناتا ہے۔  
 آیا تم مجھے ایں نہیں سمجھتے؟ پھر حب وہ شخص پیچھے پہنچ کر مڑا (یعنی وابیس جلنے  
 کا) تو جماعت میں سے ایک آدمی غالباً خالد بن ولید نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
 سے اس شخص کو قتل کر دینے کی اجازت طلب کی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 نے فرمایا۔ اس کی اصل سے ایک ایسی قوم نکلنے والی بے کہ وہ قرآن پڑھیں گے  
 محرک قرآن کے حلق سے نیچے نہیں اترے گا وہ لوگ مسلمانوں کو قتل کریں گے

اور بت پرستوں سے غرض نہیں کریں گے اور وہ لوگ اسلام سے اس طرح نکل جائیں گے جیسے تیرشناہ (شکار) سے پار نکل جاتا ہے۔ اگر میں انہیں پاتا تھا قومِ عاد کی طرح ان کے ساتھ قاتل کرتا ہے۔

اور حضرت ابوسعید خدراوی کی دوسری روایت ہے۔

قال بينما نحن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يقسم عذاباً ذوالخواص  
يعرفه وهو رجل من بنى تميم فقال يا رسول الله اعدل قال رسول الله  
صلى الله عليه وسلم وليك ومن يعدل اذا ما اعدل قد خربت وخربت  
ان لى ما اعدل فقال عمر بن الخطاب يا رسول الله اذن لى فيه اضرى  
عنة قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وسلاوة عه فان له اصحاباً يحقر  
احدكم صلاتهم وصيامه مع صيامه ويفرون القرآن  
لا يجاوز تراقيه ويمرقون من الاسلام كما يمرق السهام من الرمية  
(الحادیث)  
صحیح سلم مبلداً ملأ امرأ

انہوں نے فرمایا۔ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر تھے۔ اور حضور مال علیہ نعمت تقسم فرمادی ہے تھے کہ بنو تمیم میں سے ایک شخص ذوالخواص ہے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس آیا اور بولا: "یا رسول اللہ! عدل (الاصاف) سے کام لو" حضور نے فرمایا۔ افسوس تیری جسارت پر میں ہی انصاف نہیں کروں گا اور کوئی انصاف کرنے والا ہے۔ اگر میں انصاف نہ کرتا تو خاتمُ خاسِر ہو چکا ہوں۔ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کی: "یا رسول اللہ!

مجھے اجازت دیجئے کہ میں اس کی گردن مار دوں،" رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔" اسے چھوڑ دیعنی اسے قتل نہ کرو، پس یقیناً اس کے ایسے ساتھی پیدا ہونے ہیں جن کی نمازوں کو دیکھ کر ان کے مقابلے میں اپنی نمازوں کو حقیر سمجھو گے اور ان کی روزوں کے مقابلے میں اپنے روزوں کو حقیر جانو گے۔ وہ قرآن پڑھیں گے لیکن قرآن ان کے حلق سے پچھے نہیں اترے گا وہ لوگ اسلام سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تیرنشانہ (شکار) سے پار نکل جاتا ہے۔

شارح مسلم امام نوذری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں "محدث قاصی عیاض رحمۃ اللہ علیہ نے اس کے دو معنے بیان فرمائے۔ ایک یہ کہ یہ لوگ قرآن پڑھیں گے مگر ان کے دل نیماتِ قرآن کو سمجھ نہیں سکیں گے اور تلاوتِ قرآن سے کچھ نفع حاصل نہیں کریں گے اور حلق و سنجرا اور منہ سے ادائیگی حروف تقطیع و تلاوت کے سوائے قرآن سے ان کے لئے کچھ بھی حصہ نہیں ہے اور دوسرے یہ کہ ان کا کوئی عمل اور تلاوتِ قرآن بارگاہِ الہی میں نہ پہنچے گا اور نہ قبول کیا جائے گا،"

نیز صحیح بخاری جلد دوم ص ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۲۴ ان کی علامات میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا۔" یتلوں کتاب اللہ رطبًا لا تجاوز حناجر همیمر قون من الدّین كما يمرق السهو من الرمیة،" اور صحیح مسلم ص ۳۳ جلد اول میں ہے۔ یتلوں کتاب اللہ لینار طبًا، الحدیث۔ اس کے تحت شارح مسلم امام نوذری علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں و معناہ سہلًا لکثرة حفظتهم و قيل لیاً ای یلوون السنۃ به ای یحترفون معانیہ و تاویلیہ، یعنی رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کا مطلب یہ ہے کہ یہ لوگ قرآن کو آسانی سے پڑھ لیں گے اور نشرت سے حافظ قرآن ہوں گے۔ نیزہ معنے بھی بیان کرنے کے لیے یہیں کہ یہ لوگ قرآن مجید کے معنوں اور تاویل میں تحریف کریں گے لیکن آیات قرآن کے معنوں میں گز بُر کریں گے۔ اور غلط مطلب نکالیں گے۔

## ان کی تحریف قرآن کی تصدیق

کان ابن عُمَرْ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّهُمْ شَرَّ الْخَلْقِ اللَّهُ قَالَ إِنَّهُمْ لَا يَنْظَرُونَ  
نَزَّلْتْ فِي الْكُفَّارِ فَجَعَلُوهَا عَلَى الْمُوْمِنِينَ (صحیح بخاری ۲۲۱)

”حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما خارجیوں کو اللہ تعالیٰ کی تمام مخلوق نے مادہ بُر جانتے تھے اور فرماتے تھے یہ لوگ ان آیات قرآن کو جو کفار کے بارے میں نازل ہوئیں مسلمانوں پر چسپاں کرنے ہیں“

تاریخ گواہ ہے کہ خارجیوں، بخدیوں و باہیوں نے ہمیشہ مسلمانوں پر شرک و کفر کے بے بنیاد من گھرٹ فتوے لگا کر ان کے خلاف جنگ و جدال کا بازار گرم رکھا ہے۔ لیکن اصل کفار کے ساتھ ملی بھگت رہی ہے چنانچہ باہیہ کے سارے گروہ آج بھی جمہور مسلمانان اہلسنت و جماعت پر اصول وہابیت کے تحت شرک و کفر کے فتوے داغنے میں متحد ہیں۔ یہ لوگ کفار کے معبود ان باطل بتوں وغیرہ کی تردید و مذمت میں نازل شدہ آیات کو انہیاً کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام اور اولیاً اللہ پر اور کفار کے بارے میں نازل شدہ آیات کو

مسلمانوں پر حسپاپ کرتے ہیں۔ یعنی بتوں کی جگہ انبیا، واللیا کو اور مشرکین کفار کی جگہ مسلمانوں کو مراد رہتے ہیں۔ چونکہ ان کا فتنہ بڑا خطرناک اور مسلمانوں کو دھوکہ میں ڈالنے والا تھا۔ اللہ تعالیٰ کے محبوب دنامے غیوب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنے پیارے امیتیوں کو اس فتنہ سے بار بار خبردار فرمایا اور تاکید فرمائی کہ ”ایا کے وہو ایا هم“، یہ دین و امیان کے ڈاکو تمہارے نزدیک نہ آنے پا میں اور تم خود بھی ان سے دُور رہنا تاکہ تم ان کے فتنے سے محفوظ رہ سکو۔ یہ تمہیں نہ فتنہ میں ڈالیں اور نہ تمہیں گمراہ کر سکیں۔ رسول کریم، روف و حسیم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے تیرھویں سدی میں ٹرے زور کے ساتھ ظہور پذیر ہونے والے اس فتنہ عظیم سے خبردار کرتے ہوئے فرمایا۔

## علاقہ بحد سے شیطان گروہ کا ظہور ہو گا

عَنْ أَبْنَ عُمَرَ قَالَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَامِنَا اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي يَمِنِنَا قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَفِي نَجْدِنَا قَالَ اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَامِنَا اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي يَمِنِنَا قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَفِي نَجْدِنَا فَأَظْنَهُ قَالَ فِي الْثَالِثَةِ هَنَالِكَ الْزَلَازُلُ وَالْفَتَنُ وَبِهَا يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّيْطَانِ.

رَسْمِيْحُ بَحْرَانِيْ مَدِيْنَا جَلْدُ اُولِ مشْكُوْة لِكِتَابِ الْفَتَنِ بَابُ ذِكْرِ الْيَمِنِ وَالْشَّامِ  
حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں۔ ایک دن حضور اور صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی کہ یا اللہ! ہمارے لئے ملک شام اور یمن میں برکت

نازل فرما۔ (وہیں بند کے کچھ لوگ بیٹھے ہوئے تھے) انہوں نے عرض کی یا رسول اللہ اور ہمارے بند بیل بھی۔ اس پر حضور نے دوبارہ رُعاف فرمائی۔ یا اللہ! ہمارے لئے ملک شام اور بیان میں برکت نازل فرمائی پھر دوبارہ (بند کے) لوگوں نے دخواست کی کہ ہمارے بند میں بھی یا رسول اللہ! راوی کا بیان ہے کہ غالباً تیسری بار حضور نے فرمایا۔ وہ بیان۔ (بند میں) زلزلے ہیں اور فتنے ہیں اور سر زمین بند میں قرن الشیطان طلوع ہو گا، یعنی علاقہ بند سے شیطانی گروہ نکلنے والا ہے۔

واضح رہے کہ فتنہ خارجیہ وہابیہ کی ابتداء سر زمین بند سے ہوئی۔ اس کے بعد یہ فتنہ عراق میں پھیل۔ اس کے بعد یہ فتنہ فارس سے اٹھا پھر خراسان اور پھر تمازیر سے اور پھر یہی فتنہ سر زمین بند سے محمد بن عبد الوہاب کے ذریعہ گروہ وہابیہ کی صورت میں ٹڑے جا رہا انداز میں اٹھا اور وہاں سے پھیل کر دوسرے علاقوں میں پہنچا۔ بر صغیر پاکستان و ہندوستان میں سید احمد رائے بریلوی اور محمد اسماعیل دہلوی کے ذریعہ فتنہ وہابیہ کو فروغ حاصل ہوا پھر بعد میں یہاں کے وہابی مختلط ناموں سے مختلف گروہوں میں منقسم ہو گئے جو نماہل سرگرم عمل ہیں۔

**وہابیہ بندیہ کا آخری گروہ دجال کا ساتھی ہو گا۔**  
**ان کی خاص علامت سرمذانا ہے**

عن شریف ابن شہاب (امروء عالمی ان قال) ثم قال يخرج

فِي أَخْرَ الزَّمَانِ قَوْمٌ كَانُوا هُدًى لِّأَنَّهُمْ يَقْرَئُونَ الْقُرْآنَ لَا يَجَوزُ تِرَاقيهِمْ  
 يَمْرُقُونَ مِنَ الْإِسْلَامِ كَمَا يُمْرِقُ السَّمَوَاتُ مِنَ الرَّمَيْهِ سِيمَا هُمْ الْخَلِيقُونَ  
 لَا يَرَوْنَ يَخْرُجُونَ حَتَّىٰ يَخْرُجَ أَخْرَهُمْ مَعَ الْمَسِيحَ الدَّجَالَ فَإِذَا قَيْتُمُوهُمْ  
 شَرَّ الْخَلْقِ وَالْخَلِيقَةِ۔ (مشکوٰۃ المھاں بیج ۳:۹)

یہی حدیث کہ جس میں ذو الخوبیہ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو مال غنیمت  
 تقسیم کرنے میں یا مُحَمَّدَ اتفق اللہ اور یا رسول اللہ اعدل کہہ کر گئی تھی  
 کا اتنے کاپ کیا۔ بیان کر کے اس گستاخ شخص سے متعلق سرکار دو یا مل مصلی اللہ  
 علیہ وسلم کا یہ ارشاد حضرت شریک ابن شہاب رضی اللہ عنہ نے نقل کیا۔ پھر۔  
 حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ آخری زمانے میں ایک گروہ نکلے گا، گویا یہ  
 شخص اسی گروہ کا ایک فرد ہے۔ وہ قرآن پڑھیں گے لیکن قرآن ان کے سلسلے  
 کے نیچے نہیں اترے گا۔ وہ اسلام سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تین شانہ  
 (شکار) سے نکل جاتا ہے۔ ان کی خاص علمت اُستہ سے سرمنڈان لیا ہے۔  
 وہ ہمیشہ گروہ در گروہ نکلتے رہیں گے۔ یہاں تک کہ ان کا آخری رستہ سیع  
 دجال کے ساتھ نکلے گا۔ جب تم ان سے ملوگے تو انہیں اپنی طبیعت و سرثی  
 کے لحاظ سے بدترین پاؤ گے ۔

## حضرت علامہ زینی دللان مسیحی کا ارشاد

سیما هم التحیق نصریح بہ ذہ اطالعۃ الجدیۃ لانہو کانوا

يأمرون كل من اتبعهم ان يحلق رأسه ولو يكن هذا الوصف واحداً من طوائف الخوارج والمبتدعة الذين كانوا قبل زمانه مؤذعاً.

(الفتوحات الاسلامية جلد ۲ ص ۲۶۸)

”آخر زمان میں نکلنے والی جماعت کی پہچان کے سلسلے میں حضور انور صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان کہ ان کی خاص علامت سر منڈانا ہو گی بخوبی گروہ کے باسے میں باشکل صراحة ہے کیونکہ سر منڈانا انہی لوگوں کا جماعتی شعار ہے۔ اس سے قبل خوارج اور بے دین فرقوں میں سے کسی فرقے کے اندر یہ علامت موجود نہیں تھی۔

## پھر یہ لوگ پڑ کر دین میں یا آئیں گے

من علامہ دحلان رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب ”الدرالستینیہ“ میں کتب صحاح سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان نقل کیا ہے۔ یہ بخراج ناس قبل المسترق یقررون القرآن لا یجاؤز ترا قیہو یمرقون من الدین کما یمرق السہو من الرمیة شو لا یعودون فیہ حتی یعود السہو والی فوقہ سیما هم التحقيق رالدرالستینیہ ص ۲۹)

”پچھے لوگ مشرق کی سمت سے ظاہر ہوں گے جو قرآن پڑھیں گے لیکن قرآن ان کے پیچے نہیں اترے گا وہ لوگ دین سے لیے سکل جائیں گے جیسے تیرشکار سے نکل جاتا ہے۔ پھر وہ دین میں پڑ کر نہیں آئیں گے یہاں

تک کہ نیراپنے کمان کی طرف لوٹ آئے۔ ان کی خاص علامت سرمنڈانا ہو گی۔

## نجد سے فتنہ وہابیت کا ظہور ابن عبد الوہاب نجدی کے مسلمانوں پر مظلوم

علامہ مجیل آفندی صدقی زھاوی عراقی علیہ الرحمۃ شیخ نجدی کے ابتدائی  
حالات سے انہا کا تک نفثہ کھینچتے ہوئے لکھتے ہیں۔ اما ولادتہ فقد کانت  
سنة ١١١ و توفي سنة ١٢٠ و كان في ابتداء أمره من طلبة العلم يتردد  
على مكة والمدينة لأخذ عن علمائهم وما أخذ عنه في المدينة الشیخ  
محمد بن سلیمان الکردى والشیخ محمد حیاۃ السندي و كان  
الشیخان المذکوران وغيرهما من المشايخ الذين أخذ عنهم يتقدیرون  
فیی الغواۃ واللحاد و يقولون سیقتل الله تعالیٰ هذاؤی یقتل به من  
اشقاہ من عباده فكان الاسر کذا لک و کذا کان ابوه عبد الوہاب  
وهو من العلماء الصالحین یتقدیرون فیی اللحاد و یحذر الناس منه و  
کذا لک اخوه الشیخ سلیمان حتی انہ الف کتابا فی الرد علی ما  
احدثه من البدع والعقائد الزائفة و كان محمد هذا هادی بدئ کما  
ذکرہ بعض کتاب المولفین مولعا بمعطالعۃ اخبار من ادعی النبوۃ کا زبا  
کمسیلمۃ الکذاب و سحاج والاسود العنی و طیحة الاسدی و اضراہم

فكان يضم في نفسه دعوى النبوة الا انه لو لم يمكِن من اظهارها  
 وكان يسمى جماعة من اهل بلده الانصار و يسمى متابعة من الخارج  
 المهاجرين وكان يأمر من حجج حججة الاسلام قبل اتباعه ان يحج ثانية  
 قالوا ان حجتك الاولى غير مقبولة لانك محججتها وانت مشرك و يقولطن  
 اراد ان يدخل في دينه اشهد على نفسك انك كنت كافرا و اشهد على  
 والديك انهم اما كافرين و اشهد على فلان و فلان يسعى له جماعة من  
 اكابر العلماء المعاذين انهم كانوا كفارا فان شهد بذلك قبله والاسرى قبله  
 وكان يصرح بتكفير الامة منذ سعاته سنة و يكفر كل من لا يتبعه  
 وان كان من اتفى المسلمين و يسمينهم مشركين و يستحل دمائهم  
 و اموالهم و يتثبت الايمان لعن اتبعه وان كان من افسق الناس وكان  
 عليه ما يستحق من الله ينتقص النبي صلى الله عليه وسلم كثيرا بعبارات  
 مختلفة منها قوله فيه انه طارش وهو في لغة العامة بمعنى الشخص الذي  
 يرسله احد الى غيره والعام لم يستعملون هذه الكلمة فيمن له حرمة  
 عندهم ومنها قوله اني نظرت في قصص الحديث فوجدت فيها كذا و كذا  
 من الكذب الى غير ذلك من اللفاظ الاستخفافية حتى ان بعض اتباعه  
 يقول بحصته ان عصاى هذه خير من محمد لانه انتفع بها و محمد  
 قد مات فلم يبق فيه نفع وهو يرضى بكلامه وهذا كما ان قلوب كفرني  
 المذاهب الاربعة ومنها انه كان يكره الصلوة على النبي صلى الله عليه

وَسَلَوْ وَيَنْهَى عَنْ ذِكْرِهِ الْبَلِلَةُ الْجَمِعَةُ وَعَنِ الْجَهْرِ بِهَا عَلَى الْمَنَافِرِ وَيَعْاقِبُ  
 مَنْ يَفْعُلُ ذَلِكَ عَقَابًا شَدِيدًا حَتَّى الْرَّجُلُ أَصْمَى مَوْذِنَ الْمُرْبِيْنَ تَهْعِمَا  
 أَمْرَهُ بِتَرْكِهِ مِنْ ذِكْرِ الْصَّلَاةِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْدَ الْأَذَانِ  
 وَيَلْبِسُ عَلَى اتَّبَاعِهِ قَائِلًا إِنْ ذَلِكَ كُلُّهُ مَحَافَظَةٌ عَلَى التَّوْحِيدِ وَكَانَ فَتَدُ  
 احْرَقَ كَثِيرًا مِنْ كِتَابَ الصَّلَاةِ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَذَلِكَ الْخَيْرَاتُ  
 وَغَيْرُهَا وَكَذَلِكَ احْرَقَ كَثِيرًا مِنْ كِتَابَ الْفِقْهِ وَالْتَّقْسِيرِ وَالْحَدِيثِ مَا هُوَ  
 مُخَالِفٌ لَا بَاطِلٌ وَكَانَ يَأْذِنُ لِكُلِّ مَنْ تَبَعَهُ أَنْ يَفْسُرَ الْقُرْآنَ بِجُسْبِ فَهْمِهِ۔

(علامہ جمیل عراقی۔ الفجر الصادق ص ۱۸-۱۹)

شیخ نجیب اللہ حبیری میں پیدا ہوا۔ نبی اللہ حبیری میں فوت ہوا۔  
 تحصیل علم کے لئے شروع میں مکہ اور مدینہ گیا وہاں شیخ محمد سلیمان کردمی اور  
 شیخ محمد حیات سندھی اور دوسرے مشائخ جہان سے ملاقات ہوئی۔ اکثر مشائخ  
 نے فرات ایمانی سے اس کی پیشیان پر گمراہی اور بدجنبتی کے آثار دیکھیے اور وہ کہا  
 کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ اس شخص کو گمراہ کر دے گا اور اس کی وجہ سے بہت  
 سے بندگاں خدا گمراہی کے کنوئیں میں جاگریں گے اور فی الواقع ایسا ہی ہوا۔ اسی  
 طرح اس کے والدگرامی شیخ عبدالواب بھی علام، صاحبین میں سے تھے انہوں نے  
 بھی اس کی پیشیان پر بے دینی اور کفر کے آثار دیکھ لئے تھے، چنانچہ وہ مسلمانوں  
 کو اس سے پہنچنے کی تلقین کرتے تھے اسی طرح اس کے بھائی شیخ سلیمان نے بھی  
 اس کی بد عقیدگی میں اس کے رد میں ایک کتاب بھی لکھی ہے۔ ابتداء میں شیخ

نجدی جھوٹے مدعاں نبوت مثلاً مسیلہ کذاب، سجاح، اسود عنی، طلیعہ اسدی اور  
 دوسرے مدعاں نبوت کی کتابوں کا بڑے شوق سے مطالعہ کیا کرتا تھا اور وہ خود  
 بھی اپنے نئیں نبوت کا مدعی سمجھتا تھا لیکن اس کو اس دعویٰ کے اظہار پر قدرت  
 حاصل نہ ہو سکی۔ اپنے شہروالوں کا نام اس نے انصار کرکھا اور اسی کے دوسرے عہدیہ  
 جو لوگ باہر سے آتے ان کا نام مہاجرین کرنا جو شخص اس کے باقیہ پر بیعت کرتا اس  
 سے اقرار کرنا تاکہ تمہاری گذشتہ زندگی مشترکا تھی اور گذشتہ حجج کرچکے ہو تو تم پر  
 اب دوبارہ حجج کرنا لازم ہے۔ اور اس سے کہتا کہم گو ابی دو کہم پہلے مشرک تھے۔  
 تمہارے مال باپ ہمیشہ شرک پر مرتے اور گذشتہ اکابر علماء دین کا نام لے کر کہتا  
 کہ گو ابی دو وہ سب مشرک تھے۔ اگر وہ شخص یہ گواہیاں دیتا تو اس کی بیعت  
 قبول کرتا ورنہ اس کو قتل کر دیتا اور شیخ نجدی بصرتی کہتا تھا کہ اب سے چھپو  
 سال پہلے کی تمام امت کافر تھی اور وہ شخص جو اس کی پیروی نہ کرنا اس کو کافر  
 کہتا خواہ وہ کتنا ہی پرہیز گار مسلمان کیوں نہ ہو اور اس کے قتل کو حلال اور اس  
 کے مال لوٹنے کو جائز سمجھتا اور وہ شخص اس کی اتباع کر لیتا خواہ وہ کیسا فاسق  
 کیوں نہ ہو اس کو مون کہہ کرنا تھا۔

## بدع قیدگی کی انتہا

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں مختلف طریقوں سے گستاخیاں  
 کرتا تھا آپ کو ”طاش“ کہتا تھا اور طاش کے معنے نجد کی لغت میں اپنی

کے ہوتے ہیں۔ واقعہ حدیبیہ کے بعدے میں کہا کرتا تھا کہ میں نے اس واقعہ کو پڑھا اور اس میں اتنی جھوٹی باتیں تھیں۔ نیز اس کے پیروکار اس کے سلفے بر ملا کہتے تھے کہ ہماری لاٹھی محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) سے بہتر ہے اور محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) فوت ہو چکے اور ان میں کوئی نفع باقی نہیں رہا۔ یہ باتیں سن کر وہ خوش ہوا کہ زنا تھا اور یہ امور مذہب اربعہ میں کفر ہیں۔

حضرور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر دُرود پڑھے جانے کو ناپسند کرتا تھا اور جو مسلمان جمعہ کی رات کو بلند آواز سے درود شریف منبر پر پڑھتے تھے انہیں روکتا تھا اور سخت ترین ایڈا میں پہنچا تھا حتیٰ کہ ایک نامینا موزن جوازان سے پہلے درود شریف پڑھتا تھا اور اس کے روکنے سے نہیں روکتا تھا اس کو اس نے قتل کروایا اور اپنے پیروکاروں کو فریب آفرینی سے یہ سمجھا یا کہ زنا تھا کہ میں یہ سب کام توحید کی حفاظت کے لئے کر رہا ہوں۔ درود شریف کے موضوع پر دلائل الخیرات اور اس جیسی کتنی ہی کتابیں اس نے جلاڑا ہیں۔ اسی طرح فقہ اور تفسیر اور حدیث کی جو کتابیں اس کے مزاعومات کے خلاف تھیں ان سب کو اس نے جلاڑا۔ اور اس نے پیروکاروں کو اذن گاہ دے کر کھاتھا کہ جس طرح چاہیں اپنی عقل سے قرآن کریم کی تفسیر کریں۔

**ابن عبد الوہاب نجدی**

**نَحْصُولُ أَقْتَارَ كَلْمَةِ مُحَمَّدٍ بْنِ سَعْدٍ وَكَوَافِلَ كَارِبَنَا يَا**

اس موضوع پر علامہ عراقی لکھتے ہیں ثقانہ صنف الابن سعو درسالہ

سماها کشف الشبهات عن خالق الارض والسموات، 'کفر فيها جميع المسلمين وزعموا الناس کفاراً من ذي ستة عشر سنة وحمل الآيات نزلت في الكفار من قریش على القبا، الامة واتخذ ابن سعود ما يقوله لانساع الھلک وانقیاد الاعراب له فصار ابن عبد الوھاب یدعوا الناس الى الدين ویثبت في قلوبهم ان جمیع من هو تحت السمااء مشرک بلا مراء، ومن قتل مشرکا فقد وجیت الجنة وکان ابن سعود یمثیل کلما یا مره به فاذا امره بقتل الانسان او اخذ ماله سارع الى ذالک فکان ابن عبد الوھاب في قوه کالبني في امة لا يترکون شيئاً ما یقوله ولا یفعلن شيئاً الا یأمره ویعظ منه غایة التعظیم ویجعلونه غایة التجلیل۔ (الفجر الصارق ص ۱۹ مولفہ علم رحیم عراقی)

ترجمہ یہ: شیخ نجدی نے محمد بن سعود کی خاطر کشف الشبهات نامی ایک رسالہ لکھا۔ اس رسالہ میں اس نے تمام مسلمانوں کو کافر قرار دیا اور یہ زعم کیا کہ چھ سو سال سے تمام مسلمان کفر اور شرک میں مبتلا ہیں اور قرآن کریم کی جو آیات کفار کے حق میں نازل ہوئی تھیں ان کو صالح مسلمانوں پر حسپاں کیا۔ ابن سعود نے اس رسالہ کو اپنی مملکت کی حدود و سیع کرنے کے لئے وسیلہ بنالیا۔ تاکہ عرب اس کی پیروی کریں۔ شیخ نجدی لوگوں کو اپنے دین کی طرف دعوت دیتا اور لوگوں کو یہ ذہن لشیں کرنا کہ آسمان کے بیچے اس وقت ہیں قد مسلمان ہیں وہ بذریب سب مشرک ہیں۔ اور جو مشرک کو قتل کرے گا اس کے لئے جنت و اجنب ہو جائے گی۔ شیخ نجدی جو بھی حکم دیتا ابن سعود اس پر عمل کرتا۔ جب شیخ نجدی

کسی انسان کے قتل یا اس کے مال یوں کا حکم جاری کرتا تو ابن سعود اس کے حکم کی تعمیل کرتا۔ پس نجدیوں کی اس قوم میں محمد بن عبدالوہاب ایک بنی کثیان سے رہتا تھا۔ اس کی ہربات پر عمل کیا جاتا تھا اور وہ کوئی کام اس کی اجازت کے بغیر نہیں کرتے تھے اور نجد کے لوگ شیخ نجدی کی اتنی تعظیم کرتے تھے جتنی کسی بنی کی کی جاسکتی ہے۔

## ابن عبدالوہاب بھی کی ملکہ اور انسانیت کا روپیاں

علام عراقی رحمۃ اللہ علیہ حیر فرماتے ہیں ”” وَمَنْ قَبَّلَهُ ابْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ احْرَاقَهُ كثیراً مِنْ كَتَبِ الْعِلْمِ وَ قَتْلَهُ كثیراً مِنَ الْعُلَمَاءِ وَ خَوَاصِ النَّاسِ وَ عَوَامَهُ وَ اسْتَبَاحَ ذِ دَمَانَهُ وَ امْوَالَهُ وَ نَبْشَهُ لِقَبُورِ الْأَوْلَيَا وَ قَدَّامَرْ فِي الْإِحْسَاءِ أَنْ تَجْعَلْ بَعْضَ قَبُورِهِمْ مَحَلَّاً لِفَضَاءِ الْحَاجَةِ وَ مَنْعِ النَّاسِ مِنْ قَرَائِةِ دَلَائِلِ الْخَيْرَاتِ وَ مِنِ الرِّوَايَاتِ وَ الْأَذْكَارِ وَ مِنْ قِرَاءَةِ الْمُولَدِ الشَّرِيفِ وَ مِنِ الْمُصْلَوَةِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْمَنَابِرِ بَعْدِ الْإِذَانَ وَ قَتْلَ مَنْ فَعَلَ ذَالِكَ وَ مَنْعِ الدُّعَاءِ بَعْدِ الصَّلَاةِ وَ كَانَ يَصْرِحُ بِكُفْرِ الْمُتَوَسِّلِ بِالْأَنْبِيَاَ وَ الْمَلَكَاتِ وَ الْأَوْلَيَا وَ يَزْعُمُ أَنَّ مَنْ قَالَ لِأَحَدٍ مَوْلَانَا وَ سَيِّدُنَا فَهُوَ كَافِرٌ وَ مَنْ أَعْظَمَ قِبَّاحَ الْوَهَابِيَّةِ أَبْيَاعَ ابْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ قَتْلَهُو النَّاسُ حِينَ دَخَلُوا الطَّائِفَ قَلَّا عَامَاهُ تَأْسِيَةُ الْكَبِيرِ وَ الصَّغِيرِ وَ اُدْوَى بِالْمَأْمُورِ وَ الْأَمْرِ وَ الشَّرِيفِ وَ الْوَضِيعِ وَ صَارَ وَ يَذْجُونَ عَلَى صَدِّ الْأَمْ طَفْلَهَا الرَّضِيعُ وَ وَجْدُ وَاجْمَاعَةِ بَنِي دَارِسَوْنَ

القرآن فقتلهم عن آخرهم ولما أبادوا من في البيوت جمیعاً خرجوا  
 إلى الحوانيت والمساجد وقتلوا من فيها وقتلوا الرجل في المسجد وهو  
 راكع أو ساجد حتى افتو المسلمين في ذلك البلد وله يبق في الأقدر  
 نيف وعشرين رجلاً تمنعوا في بيت الفتى بالرصاص أن يصلوهم و  
 جماعة في بيت الفعر قدر المائتين وسبعين قاتلوا هم يومئذ شعور  
 قاتلوا هم في اليوم الثاني والثالث حتى راسلوهم بالامان مكراء وخدعية  
 فلما دخلوا عليهم وأخذوا منهم السلاح قاتلوا هم جمیعاً وأخرجوها  
 غيرهم أيضاً بالامان والعقود إلى وادي (وج) وتركوه هناك في  
 البرد والثلج حفاة عراة مكتوا في السواقة هم ونساؤهم من مخدرات  
 المسلمين ونهبوا الأموال والنقود والاثاث وطربوا الكتب على البطاح  
 وفي الأزقة والأسواق تعصف بها الريح وكان فيها كثير من العصافير  
 ومن سفح البخاري ومسلم وبقية كتب الحديث والفقه وغير ذلك  
 تتبع الوفا مولفة فملئت هذه الكتب أيامها وهي بطيئونها بارجلهم ولا  
 يستطيع أحد أن يرفع منها ورقة ثوياً خربوا البيوت وجعلوها قاعاً صفصفاً

وكان ذلك بستة ١٢١٧م (الفجر الصارق ص ٢٢٢ مولف علام جمیل عراق)

شیخ نجدى کے لفڑت انگریز کاموں میں سے ایک کام یہ ہے کہ اس نے  
 کثیر تعداد میں علمی کتابوں کو جلوادا۔ دوسرا یہ کہ کثیر علماء کو قتل کرا دیا اسی طرح  
 عوام و خواص میں سے بے حساب بے گناہوں کے خون ناتق سے اس کے ہاتھ

نیکیں ہئے اور اس نے ان کے قتل کو حلال اور مال کو لوٹنا جائز ہے مگر ایسا تسلی  
بدترین فعل یہ ہے کہ اس نے اولیاء اللہ کی قبروں کو کھدواداں اور چوتھا اس سے  
بھی قابل نفرت کام کیا کہ احساء میں اولیا، کرام کی قبروں کو بہت الحلا میں  
تبدیل کر دیا۔ لوگوں کو دلائل الخیرات اور دوسرے ذکر و اذکار پڑھنے سے منع کرتا  
تھا۔ اسی طرح میلاد شریف اور مسجد کے میناروں میں اذان کے بعد روزہ شریف  
پڑھنے سے روکتا تھا جو مسلمان یہ مبارک مستحسن کام کرتے ان کو قتل کر دیتا نماز  
کے بعد دعا مانگنے سے منع کرتا تھا۔ انبیاء، ملائکہ اور اولیا، کرام کے وسیعے سے دعا  
مانگنے کو صراحتہ کفر قرار دیتا تھا اور کہتا تھا جو شخص اسی کو ”مولانا“ یا ”سیدنا“  
کہے وہ کافر ہے۔

## وہابیت کے لرزہ خیز مظالم

وہابیت کے بدترین مظالم میں سے ایک یہ ہے کہ انہوں نے طائف پر  
غلبہ پا کر قتل عام شروع کر دیا۔ بیان تک کہ انہوں نے بچوں سے لے کر بڑھوں  
تک سب کو قتل کر دیا۔ اور اس سلسلہ میں انہوں نے اسیر، مامور اور عوام  
و خواص کا کوئی فرق روانہ نہیں رکھا۔ ظلم کی انتہا یہ تھی کہ ماں کے سامنے اس کے  
شیرخوار بچے کو ذبح کر دیتے تھے۔

ایک جگہ کچھ لوگ قرآن کریم کی تلاوت کر رہے تھے۔ انہوں نے ان تمام  
لوگوں کو اسی حالت میں قتل کر دیا۔ گھروں سے نارغ ہونے کے بعد روکاؤں  
اور مسجدوں کا خرچ کیا۔ مسجد میں نمازوں کو عین نماز کی حالت میں قتل کر دیا۔

خواہ کوئی قیام میں ہو، کوئی میں یا بسجدہ میں یہاں تک کہ بین پچیس کے سوا تمام اہل طائف تسلیم کر دینے گئے۔ ایک دن میں دو سو ستر مسلمان قتل کئے۔ دوسرے اور تیسرا دن بھی اتنے ہی لوگوں کو قتل کیا۔ تیسرا دن اہل طائف کو دھوکے سے بلا بیا اور ان کو امان دینے کے بدلے سے ان کے تمام بھقیار لے لئے پھر ان کو برفانی وادی میں لے گئے اور عورتوں اور مردوں کے کپڑے اُتزو اکران کو برفانی وادیوں میں تڑپتا بھوڑ گئے اور ان کا مال و منابع لوٹ لیا اور کتابوں کو سر ہام پھینک دیاں میں قرآن کریم کے متعدد نسخے احادیث میں سے صحیح بخاری، صحیح مسلم اور دوسری حدیث اور فقرہ کی دوسری کتابیں تھیں جن کی تعداد ہزاروں تک پہنچتی تھی کافی عرصہ تک اپنی عظمت و حرمت کو یونی صدائیں دیتی رہیں اور نجدی ان مقدس اوراق کو اپنے قدموں تلے روندتے رہے اور کسی شخص کو اجازت نہ تھی کہ ان اوراق میں سے کوئی ورق اٹھائے۔ پھر انہوں نے طائف کے گھروں میں آگ لگادی اور ایک خوبصورت اور آباد شہر کو بر باد کر کے چیل میدان بناریا اور یہ واقعہ ۱۲۱ھجری میں وقوع پذیر ہوا۔ (عربی عبارت اور ترجمہ منقول از تاریخ نجد و حجاز ص ۱۵۵ تا ص ۱۶۲۔ مصنفہ مفتی محمد عبد القیوم قادری)

فیقیر طوالت سے پہنچنے کے لئے مزید کتب کی عبارات نقل کرنے کے بعد اسی پر التفاکر رہا ہے۔

ابن عبد الوہاب نجدی کی تعلیمات و رہنمائی میں سعودی حکمران و ہابیہ کے الحاد و منظام کی داستانیں کتب تاریخ میں محفوظ ہیں اور تمام دنیا کے حق پرست

محققین علمائے کرام نے بھی نجدی وہابیوں کے ملحدانہ عقائد کی تردید میں بہت کتابیں لکھی ہیں اور نا حال علماء اس خلاف اسلام تحریک کے بطلان پر کتابیں لکھتے چلے آ رہے ہیں۔ شیخ نجدی کی اس تکفیر ۱۴۰۱ھ میں اور بیہمانہ قتل و غارت گری کے خلاف سب سے پہلے ابن عبد الوہاب نجدی کے بھائی حضرت علامہ شیخ سیمان بن عبد الوہاب علیہ الرحمۃ مستوفی ۱۴۰۱ھجری نے کتاب "الصواعق الانجیبۃ" لکھی۔ جس میں ناقابل تردید دلائل سے نجدی وہابی تحریک کا بطال اور خلاف اسلام ہونا ثابت ہو گیا ہے۔ علاوہ ازیں علامہ ابن عابدین شامی علامہ سید احمد زینی دحلان مسکن شافعی علامہ عبد الوہاب بن احمد رکات شافعی۔ علامہ عفیف الدین عبد اللہ بن داؤد بنی شیخ نجدی کے استاد علامہ عبد اللہ بن عبد اللطیف شافعی۔ شیخ عطاء المکی۔ شیخ احمد مصری احسانی۔ سید علوی بن احمد حداد۔ علامہ طاہر حقی۔ مفتی مکہ مکرمہ سید احمد دحلان۔ شیخ حسن الشاطی الحنبلی دمشقی۔ علامہ شیخ عبد العزیز القرشی۔ علیجی الماکنی الحنفی۔ علامہ جمیل صدقی الزہاوی البغدادی علیہ الرحمۃ اور بہت سے عرب ممالک کے جیگید علماء کرام نے قرآن و حدیث کی رو سے نجدیہ وہابیہ کی مکمل تردید اور کھل کر مذکوری ہے۔ اس کے علاوہ برصغیر پاک و ہند کے مسلمہ اکابر علمائے بھی اپنی تصانیف جلیلیہ میں نجدی وہابیہ کے عقائد باطلہ کا رد کیا ہے۔ المختصر علی اسلام عرب و عجم کی تصانیف جلیلیہ میں معلوم ہوتا ہے کہ ابن عبد الوہاب نجدی نے بارہوی صدی ھجری میں ایک ایسا خطناک فتنہ کھڑا کر دیا جس کو فروکرنے کے لئے تمام دنیا کے حق پرست علماء کھڑے ہو گئے تھے اور نجدیہ وہابیہ کی تردید مذمت کا یہ سلسلہ ہنوز جاری ہے۔

نجدی سوداول نے خود کو عملًا حضور کے اشاد یقتوں اہل اسلام  
اور بیرقوں من الاسلاف کے مصدق ثابت کر دیا

خلافت اسلامیہ عثمانیہ ترکیہ جو ترکی سے رے کر پورے ملک عرب پر مشتمل تھی۔  
انخاد اسلامی اور مسلمانوں کی مسند دقت و سطوت کا منظہر اور نشان و شوکت کی عامل  
تھی۔ عیسائی حکومتیں مسلمانوں کی اس وسیع مملکت کو اپنے لئے عظیم خطرہ سمجھتی تھیں۔  
انہوں نے خلافت عثمانیہ کو تورنے کے لئے مختلف سازشیں کر کر ہی تھیں۔ یہ  
سازشیں بالتفصیل کتب تواریخ میں قلمبند ہو چکی ہیں جن کا بیان کرنا ہم کے  
 موضوع سے خارج ہے۔

تمہم موضوع کے مطابق چند باتیں بیان کر دیں اپنے افسوس فری ہے۔ عیسائی  
برطانوی حکومت کی قیادت میں فرانس، اٹلی اور دوسری قومیں خلافت عثمانیہ  
کے خلاف سرگرم عمل تھیں عربوں کو ترکی کے خلاف بھڑکا کر بغاوت پر آمادہ کرنے  
کے لئے ان کو اقتدار و حکومت کا لائچ دے کر مالی و فوجی ساز و سامان مہیا کر ہی  
تھیں تاکہ مسلح بغاوت کر کے ترکوں کو ملک عرب سے نکال دیں۔

دریں اشنا، بیسویں صدی کے آغاز میں بہلی جنگ عظیم شروع ہوئی۔ اس  
جنگ میں ترکی حکومت نے برطانیہ، فرانس اور اٹلی کے خلاف جہمنی کا ساتھ دیا۔  
برطانیہ اور اس کے انخادیوں کو ملک عرب میں کسی ایسے جنگجو قبیلے کی نلادش تھی  
جو ان سے روپیہ اور اسلحہ لے کر فوراً ترک حکمرانوں پر حملہ شروع کر دے۔ اور ان

کو جنگ کار دانیاں کر کے اتنا تنگ کرے اور بسر پیکار رکھئے کہ وہ برتانیہ اور اس کے اتحادی مملوک آوروں کی طرف پوری طرح دھیان نہ دے سکیں۔ بحدی سعودی قبیلہ جو صرف درعیہ کے چھوٹے سے علاقوں کا امیر تھا ابن عبد الوہاب بحدی کے خلاف اسلام عقائد کو قبول کر کے اس کے ناپاک فتویٰ کے مطابق مسلمانوں کو منشک کا فرہنگ کر علاقے بحدی کے مسلمانوں کو قتل و غارت کرنے میں لگا ہوا تھا۔ تاکہ علاقے فتح کر کے ایک مملکت کا سلطان بن جائے اس نے انگریزوں کی پیشکش کو غنیمت جان کر فوراً قبول کر لیا۔ اس کے صدر میں انگریزوں نے عمد کیا کہ اگر وہ جنگ جیت گئے تو وہ پہلے بحدی اور بھر جزیرہ نماں عرب پر اس سعودی قبیلے کا سلطنت قائم کرنے میں ان کی مدد کریں گے۔

یہ معاہدہ سات دفعات پر مشتمل مورخہ ۱۸ صفر ۱۳۳۷ھ/ ۲۶ نومبر ۱۹۱۵ھ عیسوی کو تحریر کیا گیا۔ اس معاہدہ پر عبد العزیز سعود کے مہرو و سخن اور بی ریڈ کا کس کیلیں معاہدہ نہ اونماں نہ ہے۔ برتانیہ خلیج فارس اور یمن سفورد نائب ملک معظم والسرائے ہند کے سخن ثابت ہوئے۔

یہ معاہدہ مکمل طور پر تاریخ بحد و حجاز از مفتی عبد القیوم قادری کے ص ۲۲۶ پر زیر عنوان ”نصاریٰ کی ابدی غلامی“، درج ہے۔ اور کتاب ”علم اسلام پر سما راجہت کے بھیانک سائے“، مصنفہ قاری محمد میاں مظہری دہلوی ص ۲۲۶ منقول ہے۔ نیز رسالہ ”بحدی تحریک پر ایک نظر“، مرتبہ محمد بہاء الحق فائی امر تسری، مطبوعہ آفتاب برقی پر بیس

امریسر (انڈیا) تاریخ اشاعت ۳ جمادی الاول ۱۳۲۳ھ/ ۱۹۴۵ء پر  
موجود ہے۔

جنگ عظیم اول میں حکومت ترکیہ اور جرمنی کو شکست ہوئی ترکوں کی  
شکست کے بعد برطانیہ، فرانس اور اٹلی کی مالی اور فوجی مدد سے ۱۹۲۳ء میں  
مکہ معظمہ پر پہنچنے میں مدینہ منورہ اور جدہ پر قابض ہو جانے کے بعد نجدی سے  
 سعودی قبیلہ نے ۱۹۲۶ء میں نجد و حجاز کی بادشاہی کا اعلان کر دیا۔ اس کے بعد  
 ابن عبدالوہاب شیخ نجدی اور سعودی بادشاہ نے مل کر عالم اسلام کے ہر فرماز و  
 کو خطوط بھیجے۔ ان خطوط میں اور باتوں کے بعد ڈیپ کے بند کے طور پر یہ عبارت  
 درج ہے۔

”اللہ ایک ہے اور محمد اس کے بندے اور رسول ہیں مگر محمد کی تعریف  
 کرنا یا ان کی تعظیم کرنا کوئی ضروری نہیں ہے۔“

حجاز پر قابض ہونے کے فوراً بعد ہی سب سے پہلا کام یہ کیا کہ حجاز کے  
 طول و عرض سے رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے نام کو محو کیا گیا۔ مسادیا گیا۔ مسجد  
 نبوی کعبۃ اللہ کی مسجد اس کے علاوہ جماں جماں اور جس عمارت اور مسجد  
 پر نام محمد نکن دھھا۔ اس کو نہایت بھونڈے پن سے مٹا دیا گیا۔ کہیں ناکوں  
 پھیر دیا گیا اور کہیں ان پر پسٹر نخوب دیا گیا۔ آنڑا وفات لوہے کی چھینی اور بھوڑے  
 کا استعمال بھی کیا گیا۔ اس بے مثال گستاخی اور دنیا بیت کے نشانات آج  
 تک ججاز کے طول و عرض میں اور خاص طور پر خانہ کعبہ کی پرانی مسجد اور مسجد نبوی

کے درودیوار پر دیکھے جا سکتے ہیں۔ (تاریخ نجد و جاز علما، ملخقا)

جس وقت اسلام دشمن عیسائی حکومتیں خلافت عثمانیہ کے خلاف بڑپکار  
تفصیلیں اور بندی سعودی فوجیں خلافت عثمانیہ سے بغاوت کر کے بريطانیہ سے  
روپیہ اور اسلحہ لے کر جہاز بیس بربریت کا منظاہرہ کر رہی تھیں۔ تمام مسلمانانِ عالم  
میں عموماً اور ہندوستان کے مسلمانوں میں خصوصاً تشویش و اضطراب کی لمبڑی  
گئی مسلمانان ہند نے ۱۹۱۹ء میں تحریک خلافت کا آغاز کر دیا اور خلافت کی  
حمایت و تائید اور امداد کے لئے ایک مرکزی خلافت کمیٹی قائم کی گئی۔

مورخہ ۲۲ اگست ۱۹۲۵ء کو لندن سے کسی پیس رپورٹ نے ہندوستان  
کی خبر ایجنسیوں کو ایک تاریخیجا تھا جس کا مضمون یہ تھا۔ ”باوقوع ذرائع  
سے اطلاع موصول ہوئی ہے کہ وہابیوں نے مدینے پر حملہ شروع کر دیا ہے  
جس سے مسجد نبوی کے قبیلے کو جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر ہے۔

صد مہہ بہنچلے ہے اور سیدنا حمزہ (رضی اللہ عنہ) کی مسجد شہید کر دی گئی ہے۔“

رپورٹ خلافت کمیٹی (۲)

اس لرزہ خیز خبر پر ہندوستان میں ہر طرف صرف تمام بچھ گئی اور  
جذبات کا ہیجان اس قدر طوفان خیز ہو گیا کہ اس وقت کی خلافت کمیٹی کو  
حالات کی تحقیقات کے لئے اپنا ایک نمائندہ و فوج جہاز بھیجا پڑا۔ خلافت کمیٹی  
کی رپورٹ کے مطابق یہ وفد مندرجہ ذیل ارکان پر مشتمل تھا۔

(۱) سید سلیمان ندوی (۲) مولانا محمد عرفان (۳) مولانا اظفر علی خان

(۲) سید خورشید حسن (۵) مولانا عبدالمجید بدیونی (۶) مسٹر شعیب قریشی

## خلافت کمیٹی کے وفد کی رپورٹ

وفد نے وہاں پہنچ کر مسلمانانِ ہند کو اطلاع دی کہ "مکہ میں جنت المعلیٰ کے مزارات شبید کر دئے گئے ہیں، مولدالبنی (جس مکان میں سرکارِ دو جہاں کی ولادت ہوئی تھی) توڑ دیا گیا ہے۔ لیکن بھارتی حکومت نے یقین دلایا ہے کہ مدینہ کے مزارات و مآثر کے ساتھ یہ سلوک نہیں کیا جائے گا" (رپورٹ خلافت کمیٹی ص ۳۳)

پھر ایک سال کے بعد ۱۹۲۶ء میں جہاز پر بھارتی حکومت کے جاہرا نہ اور قاہر نہ سے پیدا شدہ حالات پر عذر کرنے کے لئے جب مومنِ عالم اسلامی کے نام پر موسم حج پر مکہ میں ایک عالمی اجتماع منعقد ہوا تو اس میں شرکت کے لئے خلافت کمیٹی کی طرف سے بھی ایک وفد و بار بھیجا گیا۔

## خلافت کمیٹی کے ذمہ رہنے والی رپورٹ

اس موقع پر وفد نے اپنے حشمت دید و اقدامات قمائنات کی جو روٹ چھپی تھی اس کا یہ حصہ خاص طور پر ٹڑپنے کے قابل ہے۔ ۲۲ مئی کو اکبری جہاز ساحل پر

لگرانداز ہوا۔ اس وقت سب سے پہلی جو وحشت ناک اور جگرگاہ خبر ہمیں موصول ہوئی وہ (مدینے کے) جنت البقیع اور دیگر مقامات کے انہدام کی تھی۔ لیکن ہم نے اس خبر کے قبول کرنے میں تأمل کیا۔ اس لئے کہ سلطان ابن سعود خلافت کیسی کے دوسرے وفد کو تحریری وعدہ دے چکے تھے کہ وہ مدینے کے مزارات و مآثر کو اپنی اصل حالت پر کھینچے گے۔ لیکن جدہ ہنچ کر سب سے پہلے ہم نے ایک رکن حکومت شیخ عبدالعزیز عقبی سے جب اس خبر کی حقیقت دریافت کی تو انہوں نے تصدیق کی اور یہ فرمایا کہ نجدی قوم بدعت اور کفر کے استیصال کو اپنا پہلا فرض خیال کرتی ہے اور اس مسئلے میں وہ دنیلے اسلام کے صالح کی کوئی پرواہ نہیں کرے گی۔ خواہ دنیلے اسلام خوش ہو یا نا راض۔

(رپورٹ خلافت کیسی ۱۵)

## اس کے بعد لکھتے ہیں

”بہر حال حالات و واقعات کچھ بھی ہوں سلطان عبدالعزیز کے تمام حمتی اور واجب الایفاء و عدول کے باوجود مدینہ منورہ کے تمام قبے گرا دینے گئے (رپورٹ ۱۶) فرقہ والانہ فسادات کے موقع پر فرقہ پرست درندوں اور اسلام کے دشمنوں کے ہاتھوں اپنی مساجد کی بے حرمتی اور ان کے انہدام کا قیامت انگریز تماشا آپ نے دیکھا ہوگا۔ اب خاص جواز کی مقدس سرزمین پر مدعیان اسلام

کے باخھوں ایک خبرت ناک اور لرزہ خیز نماشا اور دیکھنے چرس اگر منشک ہو تو۔  
الصاف کی تواریخ پسے اور بیگانے کا کوئی امتیاز نہیں کرتی۔ دیکھنا ہے آپ اس  
کسوئی پر کہاں تک پورے آتے ہیں۔

ارکانِ وف کے عینی شاہد لکھتے ہیں۔ پڑھئے اور خون کے آنسو روئیے کہ نجدی  
درندوں کی کافرانہ سرکشی کے آگے اسلام کی حرمتوں کو اپنے گھر میں بھی پناہ نہ  
مل سکی۔ اسی روپرٹ میں مزید لکھا ہے۔

”اس سے بھی زیادہ افسوسناک چیز یہ ہے کہ مکہ مغذہ کی طرح مدینہ  
منورہ کی بعض مساجد بھی نفع سکیں اور مزارات کے قبتوں کی طرح یہ مساجد بھی  
تورڈی گئیں۔ مدینے میں منہدم کردہ مساجد کی تفضیل یہ ہے۔ (۱) مسجد فاطمہ  
متصل مسجد قبا (۲) مسجد شنایا (میدانِ احمد میں جہاں سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ  
 وسلم کے دندان مبارک شہید ہوئے تھے۔) (۳) مسجد منارتین (۴) مسجد مائدہ  
(جہاں سورہ مائدہ نازل ہوئی تھی۔) (۵) مسجد اجابر (جہاں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام  
کی ایک نہایت اہم دعا قبول ہوئی تھی۔)

(روپرٹ خلافت کمیٹی ص ۸۸)

## مزاالت کا انہدام

وفد کے ارکین نے مدینہ طیبہ کے منہدم شدہ مزاالت کی جو فہرست قلمبند کی ہے ذرال پر ہاتھ رکھ کر اس کی بھی ایک جھلک ملاحظہ فرمائیں۔ بلے بکیسے کیسے لا رخوں کی جلوہ گاہوں کو حشیم زدن میں ان ظاموں نے ویران کر دالا۔

## مزاالت شہزادیان خاندانِ نبوت

- (۱) بنت رسول حضرت سیدہ فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا۔
- (۲) بنت رسول حضرت زینب رضی اللہ تعالیٰ عنہا۔
- (۳) بنت رسول حضرت اُمّ کلثوم رضی اللہ تعالیٰ عنہا۔
- (۴) بنت رسول حضرت رقیۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہا۔
- (۵) حضرت فاطمہ صغیری بنت حضرت امام حسین فہمید کر بلا رضی اللہ تعالیٰ عنہم

## مزاالت ازوں حمطہ رات

- (۱) اُمّ المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا۔
- (۲) اُمّ المؤمنین حضرت زینب رضی اللہ تعالیٰ عنہا۔
- (۳) اُمّ المؤمنین حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا۔

(۲) ائمۃ المؤمنین حضرت حفظہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا وغیرہا۔ کل نوازوں میں مطہرات کے مزارات رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔

## مزارات مشاہیر اہل بیت

(۱) شہزادہ رسول حضرت امام حسن مجتبی رضی اللہ عنہ۔

(۲) صرمبار حضرت امام حسین شہید کربلا رضی اللہ عنہ۔

(۳) حضرت امام زین العابدین رضی اللہ عنہ۔

(۴) جگر گو شہزادہ رسول حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ۔

(۵) عمہ البنی حضرت عباس رضی اللہ عنہ۔

(۶) حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ۔

(۷) حضرت امام محمد باقر رضی اللہ عنہ۔

## مزارت مشاہیر صحابہ و تابعین

(۱) امیر المؤمنین حضرت عثمان عنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

(۲) حضرت سیدنا عثمان بن مظعون رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

(۳) حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

(۴) حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

(۵) حضرت امام مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

(۱۹) حضرت امام نافع رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔ (رپورٹ خلافت کمیٹی ص ۱۹۸)

## ایک عینی شاہد کی روح کا اضطراب

ان حشر پا واقعات پر ایک عینی شاہد کی روح کا اضطراب دیکھنا چاہتے ہوں تو مسٹر محمد علی جو ہر کی وہ تقریر نہیں جو حجاز سے والی کے بعد انہوں نے دہلی کی جامع مسجد میں کی تھی۔ ان کی تقریر کا یہ حصہ کتنا بے لگ اور یقینی تاثر میں ڈوبا ہوا ہے۔ ”میں خدا کے گھر میں بیٹھا ہوں اور اس کو حاضر و ناظر جان کر کھانا ہوں۔ مجھے ابن سعود سے ذاتی عداوت نہیں، نہ میری مخالفت ذاتی غرض پر ہے جو کچھ میں نے دیکھا ہے وہی کھوں گا اور صاف صاف کھوں گا۔ خواہ اس سے کوئی جماعت خوش ہو یا ناخوش۔“

”سلطان ابن سعود اور ارکان حکومت بار بار کتاب اللہ اور سنت رسول کو دنیا کمانے کے لئے آہ بنا رکھا ہے جو لوگ ڈاکہ ڈالتے ہیں جو یہی کرتے ہیں بُرا کرتے ہیں لیکن جو لوگ قرآن و حدیث کو آڑ بنا کر دنیا وی حکومت حاصل کرنے ہیں چوروں ڈاکوؤں سے بھی بُرا کرتے ہیں۔“ (مقالات محمد علی جلد اول ص ۹۵)

ان کے بیان کا ایک حصہ یہ بھی ہے۔ ”پرم آنکھوں کے ساتھ پڑھئے۔ ”نجد اور نجدیوں کا یہی کارنامہ ہے کہ مسلمانوں اور صرف مسلمانوں کے خون میں اُن کے باہر نگے ہیں؛“ (مقالات ص ۲)

ای کے ساتھ ذرا خلافت کمیٹی کے وفد کی رپورٹ کا یہ حصہ بھی ٹرپھہ  
لیجئے تھے جس میں انہوں نے یہ سچم دید واقعہ بیان کیا ہے کہ مدینہ منورہ کے  
ایک اجتماع میں بند کے قاضی نے علمائے مدینہ کو مخاطب کر کے کہا تھا۔  
اس بیان سے عام مسلمانوں کے متعلق بندی گروہ کا مذہبی ذہن پوری طرح  
بے نقاب ہو جاتا ہے۔ یا اہل حجاز انتہوا شد کفر من هامان و  
فرعون نحن فاتدنا کو مقالۃ المسلمين مع الکفار انتہوا عباد حمزہ  
و عبد القادر۔

ترجمہ: اے باشندگان ججاز! تم بامان اور فرعون سے بھی ٹرپھہ کر  
کافر ہو۔ ہم تمہارے ساتھ اسی طرح قتال کریں گے جس طرح  
کافروں کے ساتھ کیا جاتا ہے تم امیر حمزہ اور عبد القادر (جیلانی)  
کے پیغامی ہو۔ (رپورٹ وفد خلافت کمیٹی ص ۱۵)

**بندی قوم کے متعلق ارکان و فرمان کے قابل  
یادداشت یہ تاثرات بھی ملاحظہ ہوں۔**

ملک گیری کے لئے جو آلہ ان کے پاس ہے یعنی قوم بندی کو ایک صدی  
سے زیادہ بھی سکھایا گیا ہے کہ اس کے علاوہ سب مسلمان مشرق ہیں اور  
بندیوں کی گذشتہ صدی کی تاریخ بھی بھی تباہی ہے کہ ان کے ہاتھ کفار کے خون

کے بھی نہیں رنگ گئے۔ جس قدر خوزیزی انہوں نے کی ہے وہ صرف مسلمانوں کی کی ہے ॥ (پورٹ و فرخلافت کمیٹی ۵۳)

(تبیغی جماعت: مصنفہ علامہ ارشد القادری ۱۸ تا ۹۲)

## نجدی سعودی حکمرانوں کی ہٹ دھرمی اور سپینہ زوری

سعودیہ عربیہ کے نجدی وہابی حکمران اپنے پیشوں، ابن عبدالوہاب نجیبی کی تعلیم کے مطابق گروہ وہابیہ کے سواد نیا بھر کے سارے مسلمانوں کو مُشرک و کافر جانتے ہیں آئی دالنت میں ان کو صحیح مسلمان یعنی نجدیت وہابیت کے پیروکار بنانے کے لئے اشاعت کتاب و سُنّت "کے نام سے ابن عبدالوہاب نجدی کے ایجاد کردہ کتاب و سُنّت سے مخالف نظریات عقائد باطلہ کی نشر و اشاعت پر کروڑوں روپے سالانہ خرچ کرنے رہتے ہیں وہابیت کے فروغ کے لئے مختلف زبانوں میں ہزاروں لاکھوں رسائل، کتاب پچے اور کتابیں مفت تقسیم کرتے ہیں۔ حج و عمرہ کے لئے آنے والے مسلمانوں کے باہم میں بلا طلب مفت تھادیتے ہیں اور دوسرے ممالک میں بھی اپنے کارندوں اور ایجنسیوں کے ذریعے بلا قیمت بلنڈت رہتے ہیں۔

اسی نہم کے سلسلے میں موجودہ سعودی حکمران شاہ فہد کے حکم سے تفسیر قرآن کے نام سے "تحریف قرآن" کا ایک مجموعہ مختلف زبانوں میں طبع کراکر وسیع

پہیاں پر بلا قیمت تقسیم کیا جا رہا ہے جس کی ایک کاپی فقیر کے پیش نظر ہے۔ اس میں ازاں نا آخر ابن عبدالوہاب نجدی کی خلاف اسلام تعلیم کو فروع دینے کی کوشش کی گئی ہے۔ ابن عبدالوہاب نجدی نے مسلمانوں کے ان معمولات کو جو کتاب و سنت کے مطابق صدیوں سے مروج تھے ان کو کفر و شرک قرار دیا۔ رسمات صحیحہ کو غلط معنے پہنچئے۔ ایصال ثواب کی تمام جائز صورتوں کی غلط تعبیر کر کے ”الذر لغير الله“ اور ”الذر لغير الله“ کا نام دیا۔ توسل کو شرک و کفر کہا۔ انبیا، واولیا، کے مزارات مقدسہ کی حاضری، السلام علیکم یا اہل القبور کہنے فاتحہ پڑھنے کو قبر پرستی قرار دیا۔ ان محبوبانِ خدا سے استندا و استغاثہ کو ”یعنون من دون الله“ کا جامہ پہنایا، عبادت لغير الله قرار دیا۔ حضور کار دو عالم، شیفیع المذنبین، رحمۃ للعالمین سے شفاقت طلب کرنے والوں کے قتل اور ان کے اموال لوٹنے کو جائز ٹھہرا�ا۔

یہاں اس کے باطل و مردود نظریات کی تفصیل بیان کرنا مقصود نہیں ہے۔ یہ سب کچھ تاریخی آئندہ صفحات میں نجدی تفسیر کے آفتیات میں دیکھ لیں گے۔

نجدی سعودی حکمرانوں نے یہ مجموعہ تحریف قرآن اس امید پر شائع کیا کہ کم علم سادہ لوح مسلمان اس میں درج غلط و باہی نظریات اور عقائد باطلہ کو قرآن کی تعلیم سمجھ کر قبول کر لیں گے اور ہمارے ہمہ این جماییں گے۔ یہ کس قدر بہت دھرمی اور سینہ زوری کا منظاہرہ ہے کہ سعودی حکمران، دنیا کے تمام ممالک

میں بخوبیت وہا بیت کے فروع کے لئے اپنا قائم لٹریچر بھیجننا اور تقسیم کرنا اپنا حق سمجھتے ہیں لیکن مملکت سعودیہ میں سوادِ ظلم اہلسنت و جماعت کے افکار و عقائد اور نظریات کی نشر و اشاعت کو ممنوع اور قانوناً جرم قرار دے رکھا ہے۔

بندہ کے ایپریل پر کسی چیز کی آتی چیکنگ نہیں کی جاتی جتنی زبردست چیکنگ مذہبی لٹریچر کی جاتی ہے۔ اور جن کتابوں کے بارے میں ذرا سا بھی شک ہو کہ ان سے وہا بیت کو ٹھیس پہنچے گی ان کو سُم حکماً روک لیتے اور ضبط کر لیتے ہیں جو حکومت سعودیہ ایں ایں سُنت کے تزہیہ قرآن کنزا الایمان پر پابندی لگا کر ہی ہے کہ مملکت سعودیہ میں اس کا داخلہ ممنوع ہے۔ اسی طرح دلائل الخیارات قصیدہ بُرُدہ تشریف، حدائقِ بخشش وغیرہ بھی ممنوع ہیں۔ انصاف کا تقاضا تو یہ ہے کہ سعودی حکمران جس امر کو اپنے لئے جائز حق جانتے ہیں۔ اس امر کو دوسروں کے لئے بھی جائز حق تسلیم کریں لیکن یہ کس قدر ظلم کی بات ہے کہ سعودی حکمران روپوں کے لئے تو یہ جائز حق تسلیم نہیں کرتے مگر پاکستان میں جہاں سُنتی مسلمانوں کی اکثریت ہے۔ وہا بیت کا گمراہ کن لٹریچر ٹری بھاری تعداد میں بھیجتے اور تقسیم کرتے ہیں۔

**دنیا بھر کے مسلمانوں کو قبریتِ مہشک کافر  
ٹھہرائے والے بھی وہی سعودی حکمرانوں کا خشنناک کردار**

روزنامہ نوئے وقت ۱۹۵۵ء کے مطابق اس وقت کے

وزیر اعظم امیر فیصل نے گاندھی کی سماں ہی پر ہپول چڑھائے۔ روزنامہ نوائے وقت ۲ فروری ۱۹۵۰ء کی خبر کے مطابق اس وقت کے بادشاہ شاہ سعود نے انگلستان کے قبرستان میں ایک (مشترک) کی قبر پر ہپول چڑھائے۔ روزنامہ کوہستان ۲ فروری ۱۹۵۰ء کی خبر کے مطابق اس وقت کے وزیرِ فاعل شزادہ فہد نے جارج واشنگٹن کی قبر پر ہپول چڑھائے۔

سمبر ۱۹۵۰ء میں (بھارت کے وزیر اعظم) پنڈت نہرو جو ایک بذریعہ مشترک اور سخت دشمن اسلام نہ اس کو سعودی عرب میں دعوت دی گئی اور اس کا "مرحباً بیار رسول السلام" کے پُرچوش نعروں سے استقبال کیا گیا۔ عرب اور ہندوستان کے ولیوں میں اس نعرے کو سراہا گیا۔ پاکستان کے علماء، ائمہ اور رسائل نے آزادی صحافت اور آزادی صنیع کا اظہار کرتے ہوئے سعودی حکومت کو سخت مطلعوں کیا لیکن پاکستان کے غیر مقلد علماء اس وقت بھی مہرہ لب رہے۔ اور دین میں مداریت سکائیتے رہے؛ (تاریخ بندوچ حجاز ۱۹۴۷ء)

بھارت کے وزیر اعظم پنڈت جواہر لال نہرو کے دورہ سعودی عرب کا مزید حال "مکمل تاریخ دہمیہ" (ص ۳۲۳ نا ۲) میں دیکھئے۔ اور نجدیہ سعودیہ دہمیہ کی شرک دشمنی، جذبہ توحید اور اتباع حدیث کی داد دیکھئے۔ دورہ نہرو کی ایک جملک آپ بیان بھی ملاحظہ کر لیں۔

"سعودی عرب میں نہرو کا مرحباً بیار رسول السلام اور جنے ہند کے نعروں سے استقبال کیا۔ عرب کی نازمی میں یہی مرتبہ نہرو کے استقبال کے لئے

عرب (نجدی) عورتیں بھی موجود تھیں۔ یہ خواتین مُرکوں اور کیڈلاؤ کاوا میں بیٹھی ہوئی مسٹر نہرو کو نقا بول سے جھانک رہی تھیں۔ ریاض پہنچنے پر شاہ سعود نے نہرو کو گلے سے لگالیا۔ شاہ سعود نہرو کی پنج شیلہ پر ایمان لے آئے۔ بھارتی وزیر اعظم کو ”ریاض“ میں ایک اسکول میں لے جایا گیا جس میں سعودی عرب کے شہزادے بھی تعلیم حاصل کرتے ہیں۔ جب نہرو اس اسکول کے ایک کمرے میں داخل ہوئے تو انہیں یہ دیکھ کر بے حد خوشی ہوئی کہ طلباء ”گرو دیوبیکوڑ کی گیتا نجلی“ کے ہجین مل کر گاہ رہے تھے جو اسکول کے نصاب تعلیم میں شامل ہے۔ شاہ سعود کے بھائی ”سلطان“ نے نہرو کا خیر مقدم کرتے ہوئے کہا، ”آپ عرب نہیں لیکن ہمارے بھائی ہیں،“ نیز کہا، ”نہرو ایک مضبوط یا تھے ہیں جس پر عرب بھروسہ کر سکتے ہیں،“

دہران میں سعودی عرب کے گورنر نے نہرو کی خدمت میں ایک سپاسنامہ پیش کیا جس میں کہا گیا، ”پنڈت نہرو اور ان کی حکومت نے اسلام اور مسلمانوں کی دستی اور ان کے مفادات کے تحفظ کیلئے جو شاندار خدمات سر انجام دی ہیں سعودی عرب کے لوگ (نجدی) ان کی قدر کرتے ہیں۔ اور انہیں نہرو پر فخر ہے۔ پنڈت نہرو دنیا کی عظیم ترین شخصیتوں میں شمار ہوتے ہیں،“

(روزنامہ جنگ کراچی مورخہ ۲۸۔ ۲۹ ستمبر ۱۹۵۲ء)

نجدی سعودیوں نے خود کو علّا رسول اللہ کے ارشاد  
 صلی اللہ علیہ وسلم  
 ”يقتلون اهل الاسلام اور کمر صدق ثابت کر دیا  
 ”يمرقون من الاسلام“

خلافتِ اسلام یہ عثمانیہ ترکیہ جو ترکی سے لے کر پورے ملک  
 عرب پر مشتمل تھی۔ اتحادِ اسلام اور مسلمانوں کی مسجدہ قوت و سلطنت کا منظہ  
 اور ارشان و شوکت کی حاصل تھی۔ اپنے زمانہ عروج بیس ان علاقوں پر چکران تھی۔  
 بحر قزوین، خلیج فارس، بحیرہ روم، بحیرہ اسود، اناطولیہ، انگورا، قسطنطینیہ،  
 سلیمانیہ، دمشق، بیروت، بیت المقدس، بصرہ، بغداد، مقدونیہ، الیانیہ،  
 طرابلس، اسکندریہ، کربلا، موصل، حرمین شریفین، بحر قلزم، طائف، صنعا،  
 یمن، عدن، مسقط وغیرہ۔

دشمنِ اسلام عیسائی حکومتیں مسلمانوں کی اس وسیع مملکت کو اپنے لئے  
 عظیم خطرہ سمجھتی تھیں۔ انہوں نے خلافتِ عثمانیہ کو توثیق کے لئے مختلف سازشیں  
 شروع کر کرچی تھیں۔ یہ سازشیں بالتفصیل کرتے تو اسخ میں قلمبند ہو چکی ہیں۔  
 جن کا بیان کرنا ہمارے موضوع سے خارج ہے تاہم اپنے موضوع کے مطابق  
 چند باتیں بیان کرنا ضروری ہے۔

عیسائی برطانوی حکومت کی قیادت میں فرانس، اٹلی، اور دوسری قومیں  
 خلافتِ عثمانیہ کے خلاف سرگرم عمل تھیں، عربوں کو ترکی کے خلاف بھڑکا کر لغایات

پر آمادہ کرنے کے لئے ان کو اقتدار و حکومت کا لائچ دے کر فراغ دلی کے ساتھ مال وزرا اور فوجی ساز و سامان مہبیا کر رہی تھیں تاکہ وہ مسلح بغاوت کر کے ترکوں کو ملک عرب سے نکال دیں۔ دریں اثناء بیسویں صدی کے آغاز میں ہبھی جنگ عظیم شروع ہو گئی۔ اس جنگ میں ترکی حکومت نے برطانیہ، فرانس اور اٹلی کے خلاف جرمی کا ساتھ دیا۔

برطانیہ اور اس کے اتحادیوں کو ملک عرب میں کسی ایسے جنگجو قبیلے کی نکاش تھی جو ان سے روپیہ اور اسلحہ کے فوراً اترک حکمرانوں پر چلے شروع کر دے اور ان کو جنگی کاروائیاں کر کے اتنا نگ کرے اور بسر پیکار کر کھے کر وہ برطانیہ اور اس کے اتحادی حملہ آوروں کی طرف پوری طرح دھیان نہ دے سکیں۔ انگریزوں نے اس مقصد کے تحت ان سعود کو ساٹھ ہزار پاؤں میل کا نہ رشتہ کی پیشکش کی جو ماہ بہ ماہ ادا ہوتی رہے گی۔ بندی سعودی قبیلہ جو صرف "در عیہ" کے چھپٹے سے علاقہ کا امیر تھا اور ابن عبد الوہاب بندی کے خلاف اسلام عقائد کو قبول کر کے اس کے ناپاک فتویٰ کے مطابق مسلمانوں کو مشرک و کفر ٹھہر کر علاقہ بند کے مسلمانوں کو قتل و غارت کرنے میں لگا ہوا تھا تاکہ کچھ علاقہ فتح کر کے ایک مملکت کا سلطان بن جائے۔ اس نے انگریزوں کی پیشکش کو غنیمت جان کر فوراً قبول کر لیا۔ اس کے صدر میں انگریزوں نے یہ عبد کیا کہ اگر وہ جنگ جیت گئے تو وہ پہلے بند اور پھر جزیرہ نماںے عرب پر اس سعودی قبیلے کا تسلط فا نم کرنے میں ان کی مدد کرے گا۔ یہ معاہدہ حسب ذیل تھا۔

دفعات پر مشتمل ہے جو مورخہ ۱۸ صفر ۱۳۳۲ھ مطابق ۲۶ نومبر ۱۹۵۳ء کو خبری کیا گیا۔

## ابن سعود اور انگریزوں کا معاملہ

**دفعہ اول** حکومت برطانیہ اعتراف کرتی ہے اور اس امر کے تسلیم کرنے میں کوئی غذہ نہیں ہے کہ علاقہ جات نجذ احساء، قطیف، جبیل اور خلیج فارس کے ملکہ مقامات، جن کی حدودی بعد کو ہو گی، بی سلطان ابن سعود کے علاقہ جات ہیں اور حکومت برطانیہ اس امر کو تسلیم کرنی ہے کہ ان مقامات کا مستقل حکام سلطان مذکور اور اس کے خاندان کو ان ممالک اور قبائل پر خود مختار حکومت حاصل ہے اور اس کے بعد ان کے لئے صحیح وارث ہوں گے۔ لیکن ان وزراء میں سے کسی ایک کس سلطنت کے انتخاب و تقرر کے لئے یہ شرط ہو گی کہ وہ شخص سلطنت برطانیہ کا مخالف نہ ہو اور شرائط مدندرجہ معاملہ کے بھی خلاف نہ ہو۔

**دفعہ دوم** اگر کوئی اجنبی طاقت سلطان ابن سعود اور اس کے وزراء کے ممالک پر حکومت برطانیہ سے مشورہ کئے بغیر یا اس کو ابن سعود سے مشورہ کرنے کی فرصت دئے بغیر حملہ آور بونی، تو حکومت برطانیہ ابن سعود سے مشورہ کر کے حملہ آور حکومت کے خلاف ابن سعود کو امداد دے گی اور اپنے حالات کو ملحوظ کر کر ایسی تدابیر اختیار کرے گی جن سے ابن سعود

کے اغراض و مقاصد اور اس کے مالک کی بہبود و محفوظ رہ سکے۔

ابن سعود اس معاہدہ پر راضی ہے اور وعدہ کرتا ہے کہ :-

(۱) وہ کسی غیر قوم یا سلطنت کے ساتھ کسی قسم کی گفتگو یا

سمجھوتہ اور معاہدہ کرنے سے پر بیزارے گا۔ (۲) ممالک مذکورہ بالا کے متعلق  
اگر کوئی سلطنت دل دے گی تو ابن سعود فوراً حکومت برطانیہ کو اس امر کی  
اطلاع دے گا۔

### دفعہ سوم

ابن سعود عہد کرتا ہے کہ وہ عہد سے بھرے گا نہیں اور

وہ ممالک مذکورہ یا اس کے کسی دوسرے حصہ کو حکومت

برطانیہ سے مشورہ کئے بغیر بیچپے، رکن رکھنے، مستاجری یا کسی قسم کے نظر ف  
کرنے کا مجاز نہ ہو گا۔ اس کو اس امر کا اختیار نہ ہو گا کہ کسی حکومت یا اسی حکومت  
کی رعایا کو برطانیہ کی مرضی کے خلاف ممالک مذکورہ بالا میں کوئی رعایت  
الائش دے۔ ابن سعود وعدہ کرتا ہے کہ وہ حکومت برطانیہ کے ارشاد کی  
تعییل کرے گا اور اس میں اس امر کی قید نہیں ہے کہ وہ ارشاد اس کے مفاد  
کے خلاف ہو یا موفق۔

### دفعہ چہارم

ابن سعود عہد کرتا ہے کہ مقامات مقدسہ کے لئے جو راستے

اس کی سلطنت سے ہو کر گزرتے ہیں وہ باقی رہیں گے

اور ابن سعود حاج کی آمد و رفت کے زمانے میں ان کی حفاظت کرے گا

### دفعہ پنجم

**د فعہ سفہہم** | ابن سعود پنے پیشہ سلاطین بند کی طرح عہد کرتا ہے کہ وہ علاقہ جات کویت، بھری، علاقہ جات روسا، دشیوخ عرب، عمان کے ان ساحلی علاقوں جات اور دیگر ملحوظ مقامات کے متعلق جو برطانوی حمایت میں ہیں کسی قسم کی مداخلت نہیں کرے گا۔ ان ریاستوں کی صد بندی بعد کو ہو گی جو برطانیہ سے معاملہ کرچکی ہیں۔

**د فعہ سفہہم** | اس کے علاوہ حکومت برطانیہ اور ابن سعود اس امر پر راضی ہیں کہ طرفین کے بقیہ بائی معاہلات

کے لئے ایک اور فصل عہد نامہ مرتب و منتظر کیا جائے گا۔

مورخہ ۱۱ صفر ۱۳۳۲ھ/ ۲۶ نومبر ۱۹۱۵ء، مہر و تحظا عبد العزیز اسعود دستخط بی ریڈ کاس وکیل معاہدہ ہنڈاونمنڈہ برطانیہ خلیج فارس۔  
دستخط چیسیفورڈ ناٹب ملک عظیم والسرائے ہند۔

یہ معاہدہ والسرائے ہند کی طرف سے گورنمنٹ آف انڈیا یا بھارت شملہ ۱۸ مئی ۱۹۱۶ء کو تصدیق ہو چکا ہے۔

دستخط اے ایچ گرانٹ سیکریٹری حکومت ہند تعمیر خارجیہ سیاست۔

• زمانی نجد و حجاز میں ۱۹۲۶ء تا ۱۹۳۲ء

نیز یہ معاہدہ کتاب ”عالم اسلام پر سماجیت کے بھیانک سائے“، مصنفہ فاری محمد سیال منظری دہلوی چھیٹ ایڈیٹر مہنامہ ”فاری“، دہلی صدر آنے مرفوم ہے۔ نیز رسالہ ”نجدی تحریک پر ایک نظر“، مرتبہ محمد بہاء الحق قاسمی امیری،

مطبوعہ آفیاب بر قی پریس ام تسر (انڈیا) تاریخ انتشار ۳ جمادی الاول  
۱۳۲۲ھ/ ۱۹۰۴ء تا ۱۳۲۳ھ پر موجود ہے۔

جنگ عظیم اول میں حکومت ترکیہ اور جرمنی کو شکست ہوئی۔  
ترکوں کی شکست کے بعد برطانیہ، فرانس اور اٹلی کی مالی اور فوجی مدد سے  
۱۹۲۳ء میں مکہ معظیمہ پر اور ۱۹۲۵ء میں مدینہ منورہ اور جدہ پر قابض  
ہو جانے کے بعد نجدی سعودی قبیلہ نے ۱۹۲۶ء میں نجد و حجاز کی بادشاہت  
کا اعلان کر دیا۔ اس کے بعد ابن عبدالوہاب شیخ نجدی اور سعودی بادشاہ نے مل  
کر عالم اسلام کے ہر فرمانروں کو خطوط بھیجے۔ ان خطوط میں اور بالوں کے بعد  
میپ کے بند کے طور پر یہ عبارت درج ہتھی ”اللہ اکیس ہے، اور محمد  
اس کے بندے اور رسول ہیں مگر محمد کی تعریف کرنا یا ان کی تعظیم کرنا کوئی  
ضروری نہیں ہے۔

## حروف آخر

گذشتہ صفحات میں فقیر نے ہر میں طبییین پر موجودہ حکمران قبیلہ نجدی  
سعودیہ کے عقائد باطلہ اور شعائر اسلام اہل اسلام کے خلاف ان کے ظالمانہ و  
جبارانہ سیاہ کارناموں کے بارے میں تاریخی ثواب و حقائق کی روشنی میں جو کچھ

بالاختصار تحریر کیا ہے اس کے مطالعہ سے قارئین کافی حد تک صلیحیت سے  
واقت ہو چکے ہوں گے تاہم جو حضرات اس باب میں مکمل تفصیل جاننا چاہیں وہ  
ابن عبد الوہاب شیخ بخاری کے حقیقی بھائی حضرت شیخ سلیمان ابن عبد الوہاب علیہما الرحمہ  
کی مایہ ناز تصنیف "صواعق الالہیۃ" اور فتنی مکر مہ حضرت علامہ سید الحمد بن زین  
وخلان علیہما الرحمۃ کی تصنیف "الدرر السنیۃ" اور حضرت مفتی عبد القویم ہزاروی مظلہ  
کی شاندار تصنیف "تاریخ بخاری و حجاز" اور فقیر راقم الحروف کی تالیف "مکمل  
تاریخ وہابیہ" اور اس موضوع پر دیگر دستیاب کتب کا مطالعہ کریں۔

فیقیر حیری لبعونہ تعالیٰ فتم بعون رسولہ الاعلیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم آئندہ  
صفحات میں بخاری سعودیہ کی ثایع کردہ تفسیر قرآن کے نام سے تحریفی قرآن کی وضاحت  
اور تحریفی تفسیری تحریفات کی نشاندہی کر کے ان کی مکمل تردید کردے گا تاکہ سیدھے سادہ  
اوّل علم مسلمان بخاری و بابیوں کی گمراہ کن فریب کاربیوں سے واقف ہو کر ان کے خیالات  
فاسدہ و غافلہ باطلہ سے نج سکیں۔ اللہ تعالیٰ پانے فضل و کرم سے پانے محبوب  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صدقے میں مسلمانان عالم کو اس فرقہ ضالہ کے دام  
ہمزگ زین میں ہپس جانے سے بچائے۔

آمین یا رحمن الرحیمین بیاہ لسیدنا و مولانا رحمۃ اللعابین

مولائی صلی و سلی و دائماً ابداً علی حبیبک خیر خلق کلہم

فقیر ابوالحسان قادری غفرانہ

(۲۵)

Marfat.com

بِسْمِ اللَّهِ

كِبْلَةِ تَفْسِيرِ

عَلَمِ غَيْبٍ

# علم غریب

غیر و حججی ہوئی جیسے جس کو انسان نہ آنکھے ناک کاں غیرہ حواس سے محسوس کر سکے اور نہ بلا دلیل بدینہ عقل میں آسکے "مفردات القرآن" امام راغب اصفهانی رحمۃ اللہ علیہ میں ہے "یومنون بالغیب" "غیر پر بیان لاتے ہیں" "غیر سے وہ تمام اشیاء اور حقائق مراد ہیں جو انسانی حواس سے ماؤڑا ہیں اور بذہت عقل سے ان کا علم نہیں ہو سکتا بلکہ انبیاء کرام علیہم السلام کے خبر نہیں سے ہی ان کا علم ہوتا ہے اور انہیں نہ ملنے کی وجہ سے ان کا "مُلْحُد" (یعنی بے دین) ہو جاتا ہے حاشیہ پر ہے "و هو قول جمہور المفسرين" کما فی الروح جمہور مفسرین قرآن کا قول یہی قول ہے۔

تفسیر روح البیان میں یومنون بالغیب کے تخت ہے "و هو ماغاب عن الحس والعقل غیبة کاملة بحیث لا يدرك بواحد منها ابتداء بطريق البداهة وهو قسمان قسم لا دلیل عليه وهو الذی ارید بقوله عندہ مفاتح الغیب و قسم نصب عليه دلیل كالصانع و صفاتہ وهو المراد" :

"غیر وہ ہے جو حواس اور عقل سے پورا پورا چھپا ہوا ہو۔ اس طرح کہ اسی ذریعہ سے بھی ابتداء کھلمن کھلا معلوم نہ ہو سکے غیر کی دو قسمیں ہیں ایک وہ قسم جس پر کوئی دلیل نہ ہو وہی اس آیتہ سے مراد ہے کہ اللہ تعالیٰ کے پاس غیر کی کنجیاں ہیں۔ دوسری قسم وہ جس پر دلیل قائم ہو جیسے اللہ تعالیٰ اور اس کی صفات

وہ بی اس جگہ مراد ہے:

نیز امام رازی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں۔ قول الجمیع والمفاسین الفیب  
هو الذی یکون غائیا من الحاشۃ: (تفسیر کبیر جلد اول ص ۱)

نیز امام البُشْریٰ شاہ احمد رضا خان حجۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ علمہ ذات  
اللہ عز وجل کے لئے خاص ہے۔ اس کا غیر کے لئے ہونا محال ہے جو کوئی اس  
ذاتی علم میں سے کوئی بھی چیز اگرچہ وہ ایک ذرہ سے بھی کم سے کم ہو غیر خدا کے  
لئے مانے گا تو وہ یقیناً کافر و مشرک ہے: (خاص الاعتقاد ص ۱) نیز فرمایا  
معلوماتِ الہی کے لئے کسی مخلوق کا بالتفصیل تمام محبط ہونا شرعاً یعنی میں بھی  
محال ہے تو عقل میں بھی۔ بلکہ اگر تمام جہاں والوں کے اولین و آخر سب کے  
تمام علوم کو جمع کیا تو ان کے علوم کو علمِ الہی سے اتنی نسبت بھی نہ ہوگی صدقی ایک  
قطروہ کے دس لاکھ حصوں کے ایک حصہ کو دس لاکھ سمندر ول کے ساتھ:

(خاص الاعتقاد ص ۱)

نیز فرمایا ہماری تقریر سے روشن اور محکمیتی بات یہ ثابت ہوئی کہ تمام  
مخلوقات کے سارے علوم مل کر بھی علمِ الہی کے مساوی ہونا نوکیا مگر اس بات  
کا کسی مسلمان کے دل میں وسم بھی نہ آئے گا: (خاص الاعتقاد ص ۱) نیز فرماتے  
ہیں۔ بصیرت کے انہوں کو اتنا بھی معلوم نہیں ہوتا کہ علمِ الہی ذاتی مخلوق کا عالم  
عطائی۔ وہ واجب۔ یہ ممکن۔ وہ قدریم یہ حادث۔ وہ نامخلوق۔ مخلوق۔ وہ  
لامحدود۔ یہ محدود۔ وہ ضروری البقاء۔ یہ جائز لفنا۔ وہ ممتنع التغیر۔ یہ ممکن التبدل

انتہے فرق ہوتے بھی نہ کہ احتمال کسی پاگل مجنون اور بے عقل کو سی بھوکتا  
ہے، (الدولۃ الکبیہ)

## علم غریب کے متعلق عقیدہ اور علم غریب کے مزید کا بیان

علم غریب کی تین صورتیں ہیں اور ان کے علیحدہ علیحدہ احکام ہیں  
(ا) از خالص الاعتقاد ص ۵

(۱) اللہ عزوجل عالم بالذات ہے۔ اس کے بغیر بتائے کوئی ایک حرف بھی نہیں  
جان سکتا۔

(۲) حضور علیہ السلام اور دیگر انبیاء کے کرام کو رب تعالیٰ نے پہنچنے لعیش غیوب کا علم دیا۔

(۳) حضور علیہ السلام کا علم ساری خلفت سے زیادہ ہے حضرت آدم و  
خلیل علیہما السلام اور ملک الموت و شیطان بھی خلفت ہیں۔ یہ تین  
بانیں ضروریاتِ دین میں سے ہیں ان کا انکار کفر ہے۔

۱۔ قسم دوم: اولیاء کے کرام کو بھی بالواسطہ انبیاء کرام کے چھ علوم غایب  
ملتے ہیں۔

۲۔ اللہ تعالیٰ نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو پانچ غایب میں سے بہت  
سے جزئیات کا علم دیا جو اس قسم دوم کا منکر ہے وہ گمراہ اور بد منہب  
ہے کہ سد باداحدیث کا انکار کرتا ہے۔

قسم سوم: حضور علیہ السلام کو قیامت کا بھی علم ملا کہ کب ہوگی۔

۱۔ تمام گذشتہ اور آئندہ واقعات جو لوح محفوظ میں ہیں ان کا بلکہ ان سے جھی زیادہ کا علم دیا گیا۔

۲۔ حضور علیہ السلام کو حقیقت روح اور قرآن کے سارے متشابہات کا علم دیا گیا۔

## علم کے منکر کے دعویٰ کے دلائل کے بارے میں ضروری تنبیہ

جب علم غیر کا منکر اپنے دعویٰ پر دلائل قائم کرے تو چد باتوں کا خیال رکھنا ضروری ہے۔ (از احتجة الغریب ص ۲)

۱۔ وہ آیت قطعی الدلالت ہو جس کے معنی میں چند احتمال نہ سکلتے ہوں اور حدیث ہو تو متواتر ہو۔

۲۔ اس آیت یا حدیث سے علم کے عطا کی نفی ہو کہ ہم نے نہیں دیا۔ یا حضور علیہ السلام فرمادیں مجھ کو یہ علم نہیں دیا گیا۔

۳۔ صرف کسی بات کا ظاہر نہ فرمانا کافی نہیں ممکن ہے کہ حضور علیہ السلام کو علم تو ہو مگر کسی مصلحت سے ظاہر نہ کیا ہو۔ اسی طرح حضور علیہ السلام کا یہ فرمانا کہ خدا ہی جانے۔ اللہ کے سوا کوئی نہیں جانا۔ یا مجھے کیا حکومت وغیرہ کافی نہیں کہ یہ کلمات کبھی علم ذاتی کی نفی اور مخاطب کو خاموش کرنے کے لئے ہوتے ہیں۔

۴۔ جس کے لئے علم کی نفی کی گئی ہو وہ واقعہ ہو اور قیامت تک کا ہنوز نہ

کل صفاتِ الہیہ اور بعد قیامت کے تمام واقعات کے علم کا ہم بھی  
دعویٰ نہیں کرتے۔

## تمام مخلوق کے علم کی علم الہی سے چھپے سبب نہیں

نجدی وہابی کہتے ہیں کہ اہل سنت و جماعت حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو  
علم ما کان و ما یکون مان کر حضور کے علم کو اللہ کے علم کے مساوی ٹھہراتے ہیں  
لہذا مشرک ہیں۔ وہابیہ کا اس طرح کہنا ان کی قرآن و حدیث کے علم فہم سے جمالت  
کی کھلی دلیل ہے کہ یہ سفہِ الاحلام خالق مخلوق کی صفات میں فرق و امتیاز ہی  
سے لام اور بے خبر ہیں۔

امام ابی سُنْت احمد رضا بریلوی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں: "اگر تمام اولین اخرين  
کا علم جمیع کیا جائے تو اس علم کو علم الہی سے وہ نسبت ہرگز نہیں ہو سکتی جو ایک  
قطروہ کے کروڑوں حصہ کو کروڑ سومندر سے ہے کہ یہ نسبت متناہی کے ساتھ ہے۔  
اور وہ غیر متناہی، متناہی کو غیر متناہی سے کیا نسبت ہے؟" (ملفوظات  
الحضرت حصہ اول ص ۲۲)

علم غیب بالذات اللہ تعالیٰ کے لئے خاص ہے کفار اپنے معبودان  
باطل و غیر حرم کے لئے مانتے تھے لہذا مخلوق کو عالم الغیب کہنا مکروہ ہے اور  
یوں کوئی حرج نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے امور غیب پر انہیں اطلاع  
حاصل ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ”وَمَا كَانَ اللَّهُ يُبَطِّلُ عَمَلَ النَّبِيِّ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مِنْ رَسُولِهِ مَنْ يَشَاءُ“ (پ رکو ع ۹) اللہ اس لئے نہیں کہ تمہیں غنیب پر اطلاع کا منصب دے ہاں اپنے رسولوں سے ہیں لیتی ہے جسے چلہے ”نیز فرمایا۔ عَلِمُ الْغَيْبَ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ۔ رپ ۱۲ ع ۱۲)“ غنیب کا جانتے والا تو کسی کو اپنے غنیب پر غالب و سلطنت نہیں کرتا مگر اپنے پسندیدہ رسولوں کو ”

یہاں ”لَا يُظْهِرُ غَيْبَهُ عَلَى أَحَدٍ“ نہ فرمایا کہ اللہ تعالیٰ اپنا غنیب کسی پر ظاہر نہیں فرماتا کہ اپنے غنیب تو اولیا کرم پر بھی ہوتا ہے اور بذریعہ انبیاء و اولیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام ہم پر بھی ہوتا ہے بلکہ فرمایا ”لَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا لپنے غنیب خاص پر جس کے ساتھ وہ منفرد ہے کسی کو ظاہر و غالب و سلطنت نہیں فرماتا مگر رسولوں کو اُن دونوں مرتبوں میں کیسا فرق عظیم ہے اور یہ اعلیٰ مرتبہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کو عطا ہونا قرآن سے صاف ظاہر ہے۔

خزانِ العرفان میں ہے عَلِمُ الْغَيْبَ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ ۚ (پ ر ۲۹ ع ۱۲)“ غنیب کا جانتے والا تو اپنے غنیب پر (یعنی اپنے غنیب خاص پر جس کے ساتھ وہ منفرد ہے۔ خزان و بیضاوی وغیرہ) کسی کو سلطنت نہیں کرتا (یعنی اطلاع کا مل نہیں دیتا جس سے حقائق کا کشف نہ کام اعلیٰ درجہ یقین کے ساتھ حاصل ہو) سوئے اپنے پسندیدہ رسولوں کے، تو انہیں غنیب پر سلطنت کرتا ہے اور اطلاع کا مل او کشف نہ کام عطا

فرماتا ہے اور یہ علم غیب ان کے لئے مسخرہ ہوتا ہے۔ اولیاء کو جو اگرچہ غمیوب پر اطلاع دی جاتی ہے مگر انہیاں کا علم بہ اعتبار کشف و انجلا اولیاء کے علم سے بہت بلند و بالا وارفع و اعلیٰ ہے۔ اور اولیاء کے علوم انہیں ہی کے وساطت اور انہی کے فیض سے ہوتے ہیں۔

معتزلہ ایک مگرہ فرقہ ہے۔ وہ اولیاء کے لئے علم غیب کا قاتل نہیں اس کا خیال باطل اور احادیث کثیرہ کے خلاف ہے اور اس آیت سے ان کا تسلیک صحیح نہیں۔ بیان مذکورہ بالا میں اس کا اشارہ کر دیا گیا ہے یہاں الرس خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ اصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مرتفع رسولوں میں سب سے اعلیٰ ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو تمام اشیاء کے علوم عطا فرمائے جیسا کہ صحاح کی معتبر احادیث سے ثابت ہے اور یہ آیت حضور کے اور تمام مرتفع رسولوں کے لئے غیب کا علم ثابت کرتی ہے۔ (خزانۃ العرفان)

## حضور کے علم غیب کے منکرین وہا بھیہ قرآن و حدیث کے منکر ہیں

نجدی وہابی چونکہ خوارج الاصل ہیں۔ انہی کے اصول کے مطابق قل لا اقول لکم عندي خزانۃ اللہ ولا اعلم الغیب اور وعندہ مقام  
الغیب لا یعلمها الا ہو۔ اور لوگوں کے علم الغیب لا استکشافت عن  
الخیر و ما مَسَنَیَ السُّوْرَہ۔ آیات مقدسہ پیش کر کے محبوب خدا محمد مصطفیٰ

صلی اللہ علیہ وآلہ وصحبہ وسلم کے علم غیب کا انکار کرتے ہیں جنور کے علم غیب بعطا الہی کو بھی شرک قرار دیتے ہیں۔ حالانکہ وہابیہ کا یہ انکار صریحًا قرآن و حدیث کا انکار ہے۔ اس لئے کہ قرآن و حدیث سے علم غیب بے عطلہ الہی سرکار دو گام صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے ثابت ہے۔

اللہ جل جل شانہ کا ارشاد ہے۔ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلَعَ عَلَى الْغَيْبِ وَلَا كَنَّ اللَّهَ يَجْتَبِي مِنْ رَسُولِهِ مَنْ يَشَاءُ۔ (پ ۹۴) ”اور اللہ کی یہ شان ہیں کہ اے گوکو تمہیں غیب کا علم دے، ہاں جن لیتی ہے اپنے رسولوں سے جسے چاہے، (ذو ان برگزیدہ رسولوں کو غیب کا علم دیتی ہے۔ اور سید الانبیا، جبریل صلی اللہ علیہ وسلم رسولوں میں سب سے افضل اور اعلیٰ ہیں، اس آیت مبارکہ سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو غیب کے علوم عطا فرمائے اور غیب کے علم آپ کا محجزہ ہیں ہم تو ایمان لا و اللہ اور اس کے رسول پر۔ اور تضییق کرو کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے برگزیدہ رسولوں کو غیب پر مطلع کیا ہے۔

تفسیر جلال الدین میں ہے ”والمعنى۔ لا كن اللہ يجتبی ای بسطفی من رسله میں یستاء فی طلوعه علی غیبہ“ اس کے معنی یہ ہیں کہ ”لیکن اللہ چن لیتا ہے لعین دوسرے رسولوں میں سے جسے چاہے اپنے فرمائیتا ہے تو اسے اپنے غیب پر مطلع کر دیتا ہے“

اوْ تفسیر روح البیان ص ۱۳۲ جلد دوم مطبوعہ بیروت میں ہے۔

”فَإِنْ غَيْبَ الْحَقَائِقَ وَالْأَحْوَالَ لَا يَنْكِشَفُ بِلَا وَاسْطَةَ إِلَرْسُولٍ“

بِلَا شَبَهٍ لِّلَّهِ تَعَالَى رَسُولُكَ وَاسْطِهِ (ذِرْعِيْهِ) كَيْ لَغَيْرِ حَقَّاقٍ اُوْرَاحَوْالَ كَيْ غَيْبٍ مُّنْكَشَفٍ  
 نَهِيْسَ كَرْتَا، نَيْزَالَلَّهِ تَعَالَى كَيْ اِرْشَادَهِيْهِ: وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ  
 فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيْمًا، (رِبْ عَدَدِ عَدَدِيْمٍ) اُوْرَتَمَيْسَ سَكَهَادِيَا جَوْجَهَهِ مَتَرَ  
 جَلَّتَتْ تَهْيَهَ، اُمُورِ دِيْنِ وَاحْكَامُ اِشْرَعِ وَعِلْمَ غَيْبٍ، اسَ آيَتَسَ سَهَّاتْ هَوَا  
 كَهِ اللَّهِ تَعَالَى نَهِيْسَ اِپَنِيْهِ حَبِيْبِيْهِ سَلَّمَ كُوْتَمَ كَانَاتَ كَيْ عِلْمَ عَطَ  
 فَرْمَلَهِ اُوْرَكَتَابِ وَحِكْمَتَ كَيْ اِسْرَارِ وَحَقَّاقَتِ پَرْطَلَعَ كَيَا،)

”اُوْرَالَهِ كَاتِمِ پَرْ طَرَافَضِلَهِ بَهِيْ، كَهِ تَمَيْسَ اِلْغَمَتُولَهِ كَيْ سَاتَهِ مَنْتَازِكِيَا،“  
 (خَرَانِ الْعِرْفَانِ) اُوْرَقَسِيرِ كَبِيرِ مَيْسَهِيْ بَهِيْ، اَيِّ مِنِ الْاِحْكَامِ وَالْغَيْبِ،“ لَيْعَنِي  
 اِحْكَامُ اُوْرَغَيْبَهِ كَيْ عِلْمَ آپَ كَوْعَطَافِيَهِ، نَيْزَقَسِيرِ مَدَارِكَ التَّنْزِيلِ لَهَا  
 جَلَدَادَلِ مَيْسَهِيْ، لَيْعَنِي مِنِ الْاِحْكَامِ وَالشَّرْعِ وَامْرَالِ دِيْنِ وَقَيْلِ  
 عَلَمَكَ مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَقَيْلِ مَعْنَاهِ عِلْمَكَ مِنْ  
 خَفَيَاتِ الْاِمُورِ وَالظَّلَعَهِ عَلَى ضَمَائِرِ الْقُلُوبِ وَعِلْمَكَ مِنْ اِحْوَالِ الْمَنَافِعِيْنِ  
 وَكَيْدِهِمْ مِنْ اِمُورِ الْدِيْنِ وَالشَّرَائِعِ اوْ مِنْ خَفَيَاتِ الْاِمُورِ وَضَمَائِرِ  
 الْقُلُوبِ،“

”لَيْعَنِي نَشْرِعِيْتَ كَيْ اِحْكَامُ اُوْرَالِ دِيْنِ كَاهِلَمِ عَطَاكِيَا اوْرِيْهِ مَعْنَهِ بَهِيْ  
 بَيَانِ كَنَهِيْهِ بَهِيْ كَهِمَ كَوْعَلَمِ غَيْبَهِ مَيْسَهِيْ سَهَّهَ دَهِيْ سَكَهَادِيَا جَنِ كَهِيْسَ  
 عِلْمَ نَهِيَا اوْرِيْهِ مَعْنَهِ بَهِيْ بَيَانِ كَنَهِيْهِ بَهِيْ كَهِمَ كَوْپُشِيدَهِ اِمُورِ كَاهِلَمِ دَهِيْ دَيَا،  
 اُورَلَوْلَهِ كَيْ پُشِيدَهِ رَازَوْلَهِ پَرْطَلَعَ كَرْدَيَا، اوْرَمَنَافَوْتَهِ كَيْ اِحْوَالِ اُورَانِ كَهِيْ

مکروف ریب بتاریخ ہے، دین و شریعت کے امور سکھا دیئے۔ پھر پھر امور اور دلوں کے بھیؤں کا علم دے دیا۔“

اوْ تَفْسِيرُ ظُهُورٍ مِّنْ هُنَّ مِنْ هُنَّ وَعِلْمُكَ الْعِلْمُ بِالْأَسْرَارِ وَالْمَغَيَّبَاتِ :

آپ کو اسرار (پوشنیدہ باتوں) اور مغیبات کے علوم عطا کر دیئے، تفسیر کشاف ۱۶۵ جلد اول میں ہے ”من خفیات الامور و ضمائر القلوب او من امور الدین والشروع“، اللہ تعالیٰ نے آپ کو پھر امور اور دلوں کے پوشنیدہ رازوں کا علم دیا یا امور دین اور شریعت کے احکام سکھائے، اوْ تَفْسِيرُ حِسْبَنِ فَارَى ۱۲ میں ہے ”آنَّ عِلْمَ مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ بِهِتَّ كَهْ حَقِيْبَةِ دِرْشَبِ اَسْرَارِ بَدَانِ تَضَرُّتَ عَطْلَ فِرْمُودِ چَنَانِچَهْ دِرْصِرِيْثِ مَحْرَاجَ بِهِتَّ كَهْ مِنْ دِرْزِيرِشِ بُودَرْ قَطْرَهْ دِرْحَلَقَ مِنْ رَخْيَتَهْ فَعْلَمَتْ مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ يَهْ عِلْمَ مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ (جو کچھ ہو جکا اور جو کچھ ہونے والا ہے) کا علم ہے کہ حقِ سچائی نے مسراج کی رات میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا فرمایا۔ چنانچہ حدیث مسراج میں ہے کہ میں عرش کے نیچے تھا کہ میرے ہلق میں ایک قطرہ ڈالا گیا تو مجھے تمام گذشتہ و آئندہ واقعات کا علم حاصل ہو گیا۔

نَّٰٰٰ اللَّهُ تَعَالَى كَا ارشاد ہے ”الرَّحْمَنُ عَلَمَ الْقُرْآنَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَمَ الْبَيَانَ“ (۱۱۲) ”رَحْمَن نے اپنے محبوب کو قرآن سکھایا، انسانیت کی جان، محمد پر پیدا کیا۔ مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ کا بیان انہیں سکھایا یا،“ انسان سے اس آیت میں سید عالم محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مراوی ہیں۔ اور بیان

سے ما کان و ما یکون کا بیان کیونکہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اولین آخرين کی خبری دیتے تھے، (تفسیر حزائن العرفان)

تفسیر معاجم التنزیل میں ہے ”خلق الا نسان ای مُحَمَّداً عَلَيْهِ السَّلَامُ علمُ الْبَيَانِ“ یعنی بیان ”ما کان و ما یکون“ پیدا کیا نسان کو یعنی محمد علیہ السلام کو اس کو بیان کر کھایا یعنی ما کان و ما یکون کا بیان“ اور تفسیر خازن میں ہے ”قیل اراد بالانسان محمد صلی اللہ علیہ وسلم“ علمہ الْبَيَان یعنی بیان ما کان و ما یکون لانہ علیہ السلام نبأ عن خبر الْأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ وَعَنْ يَوْمِ الدِّينِ“ علمتے حق نے فرمایا ”اللہ کی مُرَادِ انسان سے محمد علیہ وسلم ہیں۔ ان کو بیان کر کھایا یعنی ما کان و ما یکون کا بیان۔ اس لئے کہ حضور علیہ السلام نے اولین و آخرین کی خبری ری ہیں۔ اور قیامت کے دن کی خبر دی ہے۔

علامہ شہاب الدین خفابی مصري علیہ الرحمۃ لکھتے ہیں وہذا لاینا فی الآیات الدالة علی اَنَّهُ لَا يَعْلَمُ الغَيْبَ الاَللَّهُ وَقُولَهُ لَوْكَنْتَ اَعْلَمُ الغَيْبِ لَا سَكَرْتَ مِنَ الْخَيْرِ فَإِنَّ الْمَعْنَى عِلْمُهُ مِنْ غَيْرِ وَاسْطَةٍ وَمَا اطْلَعْتَ عَلَيْهِ بِاعْلَمِ اللَّهِ لَهُ فَأَمَرْتَ مَتَحْقِقَ بِقُولِهِ تَعَالَى فَلَا يَظْهَرُ عَلَى غَيْبِهِ اَحَدٌ الْوَمْنَ اَرْتَضَى مِنْ رَسُولٍ۔ (نسیع الریاض شرح شفاقاً ضی عیاض جلد ۵)

” یعنی حضور کا علم غیر بپڑلے ہونا ان آیات کے خلاف نہیں ہوتا ہے میں کہا گیا ہے کہ لا یعلو الغیب الا اللہ۔ کہ آیت میں علم غیر واسطہ کی لفی ہے،

لیکن با علام اللہ غیر بپر مطلع ہونا امر متحقق ہے۔ بقولہ تعالیٰ فلاوی ظہر علی غیبہ  
احد الا من ارتقی من رسول۔ علامہ ابن حجر عسکری علیہ الرحمۃ فتاویٰ حدیثیہ  
۲۶۸ پر لکھتے ہیں و ماذکرناہ فی الآیۃ صریح بہ المؤذی و حمۃ اللہ علیہ  
فی فتاویٰ فی قال معناہ الای بعلو ذالک استقلالاً و علم احاطۃ بكل المعلومات  
الا اللہ۔ یعنی ہم نے اس آیت کے متعلق جو کچھ کہا ہے اس کی تصریح امام نوی  
علیہ الرحمۃ نے اپنے فتاویٰ میں کی ہے۔ انہوں نے فرمایا اس کے معنے یہ ہیں کہ مستقل  
طور پر اور کل معلومات کے احاطہ سے علم غیر اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

## حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام خزان اللہ کے مالک و مختار میں

قال اللہ عزوجل۔ قُلْ لَا أَمْلَکُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شاءَ اللَّهُ  
وَكُوْنَتْ أَعْلَمُ الْغَيْبِ لَا وُتَكَثِّرُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِي السُّوءُ إِنَّ أَنَا  
الْأَنْذِيرُ وَبَشِّيرُ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (پ ۹ ع ۱۳)

”تم فرمادیں اپنی جان کے بھلے بھرے کا خود مختار نہیں مگر جو اللہ چاہے  
اور اگر میں غیر بجان لیا کرتا تو یوں ہوتا کہ میں نے بہت بھلانی جمع کر لی اور  
مجھے کوئی بُران نہ پہنچی میں تو یہی ڈر اور خوشنی سنانے والا ہوں انہیں جو  
ایمان رکھتے ہیں؟“ قل لَا امْلَکُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شاءَ اللَّهُ۔ ”تم فرماؤ  
میں اپنی جان کے لئے بھلے بھرے کا خود مختار نہیں۔ لا حرف لفی ہے۔ امْلَک

لنفسی، مستثنیٰ منہ ہے۔ ”الا“ حرف استثناء ہے، ما شاء اللہ مستثنیٰ ہے۔ مستثنیٰ منہ میں حرف لفی سے جس چیز کی لفی کی جاتی ہے ”الا“ سے اسی میں سے کچھ کا اثبات کیا جاتا ہے۔ اب معنے یہ ہوئے کہ ”میں نفع و نقصان کا مالک نہیں“، یا اس قدر کا مالک ہوں جس قدر کا اللہ تعالیٰ مالک بنادے۔ اس آیت مبارکہ سے فی الجملہ مالکیت کا ثبوت ہو گیا۔ یعنی مجھے نفع و نقصان کی ذاتی قدرت نہیں إِلَّا مَا شاء اللَّهُ مَكْرُّهٌ جس قدر اللہ چاہے۔ یعنی میں اللہ کے چاہنے سے نفع و نقصان کا مالک ہوں۔

تفسیر صاوی میں ہے۔ قوله الاماشاء اللہ۔ ای تملیکہ لی فانا املکۃ اللہ تعالیٰ کے فرمان إِلَّا مَا شاء اللَّهُ کا مطلب یہ ہے کہ میں ذاتی طور سے نفع و نقصان کا مالک نہیں مگر اللہ تعالیٰ کے مجھے مالک بنانی نے سے نفع و نقصان کا مالک ہوں ثابت ہوا کہ اس آیت مبارکہ میں ذاتی قدرت کی لفی ہے۔ قدرت عطاوی کی لفی نہیں ہے مگر نجدیہ وہابیہ کو اللہ تعالیٰ کی یہ بات پسند نہیں کہ وہ اپنے محبوب رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کو کچھ قدرت و اختیار عطا کرے۔ اس نے وہ قرآن مجید کی آیہ مبارکہ کے مفہوم میں تحریک کرتے ہوئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو مطلقاً بے اختیار ثابت کرنے کی خاطر قرآن مجید کی آیت إِلَّا مَا شاء اللَّهُ کو پھوڑ دیتے ہیں۔ اور اصول وہابیت کے تحت من گھڑت مطلب نکال کر مسلمانوں کو گمراہ کرنے کی ناکامی کو شش کرتے ہیں کہ جب رسول اللہ خود اپنی جان تک کے ہی نفع و نقصان کا مالک نہیں تو کسی دوسرے کو کیا نفع و نقصان

پہنچ سکتے ہیں ہل نعوذ باللہ من شر و الہ ہبیہ۔

یہ کتاب ٹرا ملبہ ہے کہ خدی وہی جو بزرگ خود توحید کے تھیں کیا رہتے ہیں خود کو قرآن و حدیث کے سب سے بڑے علم سمجھتے ہیں لیکن مرض و ہبیت کی وجہ سے قرآن مجید کی آیات مبارکہ کے یہی من گھرست مفاسد و مطالب بیان کرتے ہیں جو نہ صرف یہ کہ تعلیمات قرآن و حدیث کے مرا سر خلاف ہوتے ہیں بلکہ ان کے بیان کردہ مفاسد و مطالب سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ (معاذ اللہ) قرآن و حدیث باہم متصادم ہیں۔ یعنی قرآن کی آیات احادیث کی تردید کر رہی ہیں اور احادیث آیات قرآن کو جھوٹا رہی ہیں۔ گویا اللہ اور رسول ایک دوسرے کی مخالفت کر رہے ہیں۔

مثلاً آیۃ مبارکہ قل لا اقول لکم و عندي خزانٌ اللہ۔ اے بنی آپ کہہ دیجئے کہ میں تم سے یہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں۔ اس سے وہی یہ طلب نکلتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بالحل خالی ہاتھ ہیں۔ جب اللہ نے ان کو اپنے خزانوں میں سے کچھ بھی نہیں دیا تو وہ کسی کو کیا دے سکتے ہیں؟ اس کے عکس سرکار دوام صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ ایت بِمَفَاتِحِ خَزَانَ الْوَرْضَ فَوَضْعَتْ فِي يَدِی (صحیح البخاری) ”وزین کے سارے خزانوں کی لہبیاں میرے ہاتھ (قبضہ اور اختیار) میں دے دی گئیں۔) نیز فرمایا۔ انہا انما قاسم و خازن و اہلہ بعطا (بخاری جلد ص ۲۲۹)

”بے شک میں تقسیم کرنے والا ہوں اور خزان بخی ہوں اور اللہ عطا فرماتا ہے۔“

نیز فرمایا۔ و انی قد اعطيت مفاتیح خزانی الارض (بخاری ص ۵ جلد اول  
اور صحیح سلم ص ۲۵ جلد دو)

”اور بے شک مجھے رونے زمین کے خزانوں کی کنجیاں عطا کر دی  
گئیں؛ نیز فرمایا۔ فانی انا ابوالقاسم افسم بینکو (سلم جلد اول ص ۲۶۲)  
پس بلاشبہ میں ابوالقاسم ہوں۔ تمہارے درمیان تقسیم کرتا ہوں۔ نیز فرمایا۔ مَا  
اعطیکمْ وَلَا امْنَعْکمْ اِنَّمَا اَنْقَاصُكُمْ اَضْعَافٌ حِیْثُ امْرَتْ اَبْعَدْ بخاری جلد اول ص ۲۲۹  
”میں نہ ذاتی طور پر پتیں کچھ عطا فرماتا ہوں اور نہ ذاتی طور پر تم سے کچھ روکتا  
ہوں میں صرف تقسیم کرنے والا ہوں۔ میں اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق کسی کو  
کچھ دیتا یا روکتا ہوں؛

ارشادات سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے  
تمام خزانے بعطائے الہی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ہیں، حضور کے قبضہ  
تصفیہ میں ہیں، تمام مخلوق کو جو بھی لعنتیں مل رہی ہیں باذن الہی رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے باذن مبارکہ سے تقسیم ہو رہی ہیں۔ یعنی سـ

بے ان کے واسطے کے خدا کچھ عطا کرے  
حاشا غلط غلط یہ بوس بے نہ کری ہے

لیکن بجدی و بانی نہ صرف یہ کہ ان تمام صحیح احادیث کے منکر ہیں بلکہ ان  
صحیح احادیث کے مطابق عبیدہ و امیان رکھنے والے تمام مسلمانوں کو منشک  
کافر نہ ہوتے ہیں۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ بجدی و بانی رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم کے لانے ہوئے اسلام کے مخالف ہیں۔ اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ارشاد کے مطابق بے ایمان ہیں کہ فرمایا۔ لا یومن احد کو حتیٰ یکون ہواہ تبعاً لاما جئت به رواہ فی شرح السنۃ (مشکوٰۃ بالابتعاد)  
”تم میں سے کوئی اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس کی خواہش میرے لانے ہوئے (احکام اسلام) کے تابع نہ ہو۔“ قرآن مجید سے ثابت ہے کہ بے عطاۓ الہی سرکار دو یا

**مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيهِ وَسَلَّمَ كَانَتْ كَمَّا كَمْ مُحَمَّدٌ**

اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ اَنَا اَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ (بٌۚ) اے محبوب بے شک ہم نے ہمیں بے شمار خوبیاں عطا فرمائیں۔“

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا۔“ کوثر سے مراد خیر کثیر ہے۔ اس میں حوض کوثر بھی شامل ہے۔“ (صحیح بخاری)

”تفسیر خازن میں ہے و اصل الکوثر فوعل من الکثرة۔“ اصل کوثر کا فوعل کے وزن پر کثرت سے ہے۔ ”تفسیر لسفي میں ہے هو فوعل من الکثرة وهو المفترط الکثرة۔“ کوثر فوعل کے وزن پر بے کثرت سے جن کے معنے ہیں بہت زیادہ کثرت۔“

”تفسیر جبلاء میں ہے۔“ انا اعطییناک یا محمد الکوثر ہونہ رفی الجنة ہو حوضہ تردد علیہ امته او الکوثر الخیر من النبۃ والقرآن والشفاعة

ونحوها: یا محمد اسم نے آپ کو کوثر خطا فرمایا۔ یہ نہر ہے جنت میں اور آپ کا یہ حوض ہے جس پر آپ کی امت وارد ہو گی۔ یا کوثر خیر کثیر ہے بوت سے اور قرآن سے اور شفاعت اور اسی طرح کی دوسری نعمتیں۔

تفسیر صاوی میں کوثر کی تشریح میں پندرہ اقوال ذکر کرنے کے بعد ملایا۔

السادس عشر الخیر الكثیر الدنیوی والاخروی وكل من هذه الاقوال تحقیق بہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و فوق ذالک ممما لا یعلو عایة الا اللہ تعالیٰ۔ ” رسول ہواں قول یہ ہے کہ کوثر سے مُراد دُنیوی اور اخروی خیر کثیر ہے اور یہ تمام اقوال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات سے بالتحقیق ثابت ہیں۔ اور کوثر سے ان تمام چیزوں سے اور بھی زیادہ انساں کچھ مُراد ہے جس کی حد و اندازہ اللہ تعالیٰ ہی کو معلوم ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو انساناعطا فرمایا ہے کہ تمام مخلوق مل کر بھی اس کا اندازہ نہیں کر سکتی۔ اور یہ ساری دنیا اور دنیا کی تمام نعمتیں اس عطا نے کوثر کے مقابلہ میں کچھ بھی حیثیت نہیں کر سکتیں۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔ قُل مِتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ ” تمام دنیا کا سارا ساز و سامان، وہ سب کچھ جو دنیا میں ہے قلیل ہے۔“ پس حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا مالک کائنات یہ عطا نے الہی ہونا اسی آیت مبارکہ سے ثابت ہے۔ کہ لے محبوب! بے شک ہم نے آپ کو بہت ہی کثرت سے عطا فرمایا۔ جس میں یہ کائنات تھی شامل ہے عزور کا منقام ہے کہ اللہ تعالیٰ فرمائی ہے کہ یہ

بے شک ہم نے آپ کو بہت کچھ بہت کثرت سے عطا فرمایا ہے مگر  
مکرین دہابیہ نجدیہ کہتے ہیں۔ اللہ نے اپنے رسول کو کچھ بھی عطا نہیں کیا۔  
حتیٰ کہ سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم اپنے لفظ و نقصان کے بھی مالک نہیں ہیں۔  
نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ هَفْوَاتِ الْمُجْدِيَّةِ الْوَهَابِيَّةِ ۔

تفسیر کبیر میں علامہ فخر الدین رازی قدس سرہ العزیز فرماتے ہیں قوله:  
اَنَا اَعْطَيْتُكَ الْكَوْثَرَ اِنَا اَعْطَيْنَاكَ الْكَثِيرَ فَاعْطِ اُنْتَ الْكَثِيرَ وَلَا  
تَبْخَلْ۔ اللہ تعالیٰ کے ارشاد انا اعطاينک الکوثر کا مطلب یہ ہے کہ ہم  
نے آپ کو بہت کچھ کثرت سے عطا فرمایا۔ پس آپ کثرت سے (سوالیوں  
مختنا جوں کو) عطا فرمائیں اور (اعطا فرمانے میں) بخل نہ فرمائیں سبحان اللہ  
و الحمد للہ۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان دیکھئے اور اکابرین امت عملہ حق مصسرین کی  
تفسیروں کو دیکھئے اور ہمپر نجدیہ وہابیہ کے وہی تباہی بیانات و ہفوات بھی  
دیکھ لیجئے۔

بہ میں تفاوت رہ کر کجا سست تا بکجا!

اب آپ چاہیں تو اللہ جل شانہ کے ارشادات اور مفسرین قرآن کے  
بیان کو تسلیم کر لیں یا سفارد الاعلام، خوارج الاصل وہابیہ نجدیہ کی خرافات کو  
مان لیں۔ یہ آپ کے علم و فہم اور راہش اور سعادت و تفاوت پر خصہ ہے تاہم  
حق بات یہ ہے کہ و من اصدق من اللہ قیلا۔ اللہ تعالیٰ سے بڑھ کر کس کی  
بات سمجھی ہو سکتی ہے؟

## حضرت عاصم حبیبیوں اور ہمیوں کو حانتے پہچانتے ہیں

عن عبد الله بن عمرو قال خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي يديه كتاب ف قال اتدرون ما هذا ان اكتابا نقلنا لا يارسول الله الا ان تخبرنا ف قال للذى في يده البيهقي هذا كتاب من رب العالمين فيه اسماء اهل الجنة و اسماء ابائهم و قبائلهم ثم اجمل على اخرهم فلا يزداد فيهم ولا ينقص منهم ابدا ثم قال للذى في شماله هذا كتاب من رب العالمين فيه اسماء اهل النار و اسماء ابائهم و قبائلهم ثم اجمل على اخرهم فلا يزداد فيهم ولا ينقص منهم ابدا ف قال اصحابه ف في ما العمل يا رسول الله ان كان امر قد فرغ منه فقال سدد وقار بوا فان صاحب الجنة يختوله بعمل اهل الجنة و ان عمل اي عمل وان صاحب النار يختوله بعمل اهل النار وان عمل اي عمل ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم بيديه ف نبذها ثم قال فرغ ربكم من العباد فريق في الجنة و فريق في السعير - (رواہ الترمذی مشکوہة باب القدر)

حضرت عبد الله بن عمر رضي الله عنه فرملتے ہیں کہ حضور کارو عاصم صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے پاس تشریف لائے آپ کے باہمیوں میں دو کتابیں تھیں۔ آپ نے فرمایا کیا تم جلتے ہو یہ دو کتابیں کیا ہیں؟ ہم نے عرض کی یا رسول اللہ:

ہم نہیں جلتے بجز اس کے کہ آپ ہمیں خبر دیں تو آپ نے اس کتاب کے متعلق فرمایا جو آپ کے داہنے باہنے میں تھی کہ یہ کتاب ہے رب العالمین کی طرف سے اس میں ابلِ جنت اور ان کے باپ دادوں کے نام اور ان کے قبیلوں کے نام درج ہیں۔ بھپر ان کے اخیر میں کل جمیع کی میزان لکھی گئی ہے۔ اس میں ہرگز نہ زیادہ کیا جائے گا اور نہ کم کیا جائے گا۔ بھپر آپ نے اس کتاب سے متعلق فرمایا جو آپ کے بائیں باہنے میں تھی۔ یہ کتاب ہے رب العالمین کی طرف سے اس میں دوزخیوں کے نام اور ان کے باپ دادوں کے نام اور ان کے قبیلوں کے نام مذکور ہیں۔ بھپر اخیر میں گل جمیع کی میزان لکھی گئی ہے۔ پس اس میں نہ ہرگز زیادہ کیا جائے گا اور نہ کم کیا جائے گا۔ صحابہ کرام نے عرض کی یا رسول اللہؐ اگر انہم کارکے لکھنے سے فراغت ہو جائی ہے تو اب عمل کی کیا ضرورت ہے۔ آپ نے فرمایا سیدھی را چلوا اور میانہ روی اختیار کرو۔ کیونکہ جنتی کا خاتمہ عالم جنت پر ہوگا۔ اگرچہ وہ رزندگی بھر کیسا ہی عمل کرتا رہا اور دوزخی کا خاتمہ عمل دوزخ پر ہوگا۔ اگرچہ وہ رزندگی بھر کیسا ہی عمل کرتا رہے ہے بھپر رسول اللہؐ صلی اللہ علیہ وسلم نے دونوں باہتوں سے اشارہ فرمایا اور ان کتابوں کو پھینک دیا۔ اور فرمایا تمہارا رب اپنے بندوں سے فارغ ہو گیا۔ ایک جماعت صنتی ہے اور ایک دوزخ میں جائے گی۔

اس حدیث مبارک سے بالصراحت ثابت ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر قیامت تک کے سب آدمیوں کو

فرد افردا جانتے ہیں کہ تمام جنیتوں اور جنہیوں کے ناموں ان کی ولدیت ان کے قبائل حتیٰ کہ ان کی تعداد سے بھی باخبر ہیں۔ اس لئے امام احمد رضا بریلوی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا:-

— تو دالکئے ما کان اور ما یکون ہے  
مگر بے خبر، بے خبر جلتے ہیں۔

یعنی جو منکر وہابی خدی، حضور مسیح کا دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے علم ما کان و ما یکون کا انکار کرتے ہیں۔ حضور کو علم غیب سے بے خبر جلتے ہیں وہ خود قرآن و حدیث سے بے خبر ہیں، جمالت و ضلالت کا شکار ہیں۔

(اعاذ ناللہ مسنہ)

## میں نے زمین کے مشارق و مغارب کو ویکھا

عَنْ ثُوَبَانَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَانَّ اللَّهَ زَوِيَ لِي  
الْأَرْضَ فَرَأَيْتُ مَشَارقَهَا وَمَغَارِبَهَا وَانَّ امْتَى سَيْلَغَ مَلْكُهَا مَازُوِي لِي مِنْهَا  
وَاعْطَيْتُ الْكَنْزَيْنِ الْأَحْمَرَ وَالْأَبْيَضَ وَالَّتِي سَأَلْتُ رَبِّي لِأَمْتَى اَنْ لَا  
يَهْلِكَهَا سَنَةً عَامَةً وَانَّ لَا يَسْلُطُ عَلَيْهِوْ عَدُوْ اَهْنَ سُوْىْ النَّسَمَهُوْ فَيَسْلُطُ  
بِسُفَيْتِهِوْ وَانَّ رَبِّي قَالَ يَا مُحَمَّدَ اِنِّي اَذَا قَضَيْتُ قَضَاءً فَانَّهُ لَا يَرِدُ وَالَّتِي  
اَطْبَيْتُ لِأَمْتَى اَنْ لَا اَهْلِكَهُ بِسَنَةً عَامَةً وَلَا اَسْلُطُ عَلَيْهِوْ عَدُوْ اَهْنَ

سُوئِ الْفَسَهُوْ فَيَسْتَبِعُ بِيَضْتَهُوْ وَلَمْ يَجْتَمِعْ عَلَيْهِوْ مِنْ بَاقِطَارِهَا  
أَوْ قَالَ مِنْ بَيْنِ أَقْطَارِهَا حَتَّى يَكُونَ بَعْضُهُوْ يِهِلَّكَ بَعْضُهَا وَ  
يَسْهَى بَعْضُهُوْ بَعْضًا هَذَا حَدِيثُ حُسْنٍ صَحِيحٍ -

(جامع ترمذی مترجم جلد ۲ ص ۲۳۳)

حضرت ثوبان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا ہے شک اللہ تعالیٰ نے میرے لئے زمین کو لپیٹ دیا، تو میں نے  
اس کے مشارق و مغارب کو دیکھا اعقریب میری امت کی حکومت وباں تک  
پہنچے گی جہاں تک میرے لئے زمین لپیٹ گئی، مجھے دو خزانے سُرخ اور سفید  
دنے گئے۔ میں نے اپنے رب سے امت کے بارے میں سوال کیا کہ انہیں  
عام قحط سالی سے ہلاک نہ کرے۔ اور ان پر ان کے غیرے دشمن کو مسلط نہ کرے جو  
ان کو مکمل طور پر نیست و نابود کر دے۔ میرے رب نے فرمایا۔ اے محمدؐ<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup>  
جب میں کون فیصلہ کرتا ہوں وہ رد نہیں ہوتا، میں نے تیری امت کے  
بارے میں دعا کو قبول کیا کہ انہیں عام قحط سے ہلاک نہیں کروں گا اور نہ ہی ان  
پر ان کے غیرے دشمنوں کو مسلط کروں گا جو ان کو تباہ و بر باد کر دیں۔ اگرچہ اطراف عالم  
سے یا اطراف کے درمیان سے تم ا لوگ جمع (راوی کا شک ہے) ہو کر ان پر حملہ اور  
ہوں یہاں تک کہ بعض بعض کو ہلاک کر دیں گے اور ایک دوسرے کو قیدی بنائیں  
گے (یعنی باہم قتال ہو گا) یہ حدیث حسن صحیح ہے۔

(ف) حدیث مذکورہ بالا سے معلوم ہوا کہ زمین کے مشارق و مغارب رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے منکشافت تھے اور قبل میں ہونے والے واقعات سے آپ کو آگاہ کر دیا گیا تھا چنانچہ آپ نے خبر دی کہ آپ کی امت کہاں تک حکومت کرے گی۔ اور کس طرح ان میں بائی جنگ و جدال ہو گا اور فتنہ و فساد برپا ہو گا۔ (مترجم)

ان انوں سے درندے کلام کریں گے  
چاک کی رسی اور حجتے کا سیر کفتوکرے گا

عن ابی سعید الخدیری قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
والذی نفیت بیدہ لائقوہ الساعۃ حتی تکلم السباع الا نس و حتی یکلہ  
الرجل حدیث سوطة و شران نعلہ و تخبرہ فخذہ بما احدث اهله بعده

(جامع ترمذی مترجم ص ۳۹ جلد ۲)

اس حدیث مبارکہ سے واضح ہوا کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم و تیمہت تک کے وقوع پذیر ہونے والے واقعات اور وجود میں آنے والے ان سائنسی و برقی الات و ایجادات کا تفصیل اعلم حاصل ہے جن کا اس زمانے میں تصور تک نہیں کیا جاسکتا تھا مثلاً گراموفون ٹیلی ویژن ٹریپ ریکارڈر، وڈیو، آڈیو، موبائل فلمز وغیرہ وغیرہ۔ نیز موجودہ دور سے آگے آنے والے زمانے کی ان ایجادات میں

آنے والی چیزوں کا علم بھی حاصل ہے جن کا موجودہ دور کے سامنے انوں کو علم نہیں  
تودر کنار وہ تصور بھی نہیں کر سکتے جن کی خبر مامکان و ما یکون مخبر سعادت،  
اللہ تعالیٰ کی قسم کھا کر یقینی طور پر بیان فرمائی کے ہیں۔ فضلی اللہ تعالیٰ علیہ و آله  
و سلمہ و سلم اجمعین۔

ترجمہ: حضرت ابو سعید خدراوی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم نے فرمایا، مجھے اس ذات کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان  
ہے، قیامت قائم نہ ہوگی یہاں تک کہ درندے انسانوں سے کلام کریں گے،  
ہتھی کہ انسان سے اس کی چاکر کی رسی اور جو تکان تھر کی گفتگو کرے گا  
اور اس کی ران اسے بتادے گی کہ اس کے رکھ سے باہر جانے کے بعد اس  
کے گھروں نے کیا کام کیا ہے؟

**رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابتدائے دنیا سے  
قیامت تک اور شر و نشر کے احوال جانتے ہیں!**

عَنْ عُمَرِ بْنِ الْأَنْصَارِ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ الْفَجْرِ وَصَعْدَ عَلَى الْمِنْبَرِ فَخَطَبَ إِلَيْهِ حَتَّى ظَهَرَ الظَّاهِرُ فَنَزَلَ  
فَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَصَعْدَ الْمِنْبَرَ فَخَطَبَ إِلَيْهِ حَتَّى ظَهَرَ الْعَصْرُ فَنَزَلَ فَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
صَعْدَ الْمِنْبَرَ حَتَّى غَرَبَ السَّمْسَأَ فَأَخْبَرَ بِمَا هُوَ كَانُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ  
قَالَ فَاعْلَمْنَا حَفْظَنَا رَوَاهُ الْمُسْلِمُ (مشکوٰ)

حضرت عمر و بن اخ طب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ ہم کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دن نماز فجر پڑھائی اور منبر پر چڑھے ہم کو خطبہ دیا تھی کہ ظہر کا وقت آگیا پھر اُتر سے پھر نماز پڑھی پھر منبر پر چڑھے تو ہم کو خطبہ دیا تھی کہ عصر کا وقت آگیا پھر اُتر سے پھر نماز پڑھی پھر منبر پر چڑھے تھی کہ سو زوج عزوب ہو گیا تو ہم کو ان تمام جیزول کی خبر دی جو قیامت کے دن تک ہونے والی ہے۔ راوی نے فرمایا کہ ہم میں زیادہ چانے والا وہ تھا جو ہم میں ان خبروں کو زیادہ بادر کھنے والا تھا۔ اس حدیث سے ثابت ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو قیامت تک کے وقوع پذیر ہونے والے تمام واقعات کا عالم حاصل ہے۔

حضرت علیہ السلام کو کوں کے انجام سے باخبر ہیں  
عن انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے  
ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہم کو بدر والوں کے متعلق خبریں دینے کے قائل  
ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا نیز نام صارع اہل بدر بالامس  
یقول هذامصرع فلان خدا ان شاء اللہ و هذامصرع فلان خدا ان  
شاء اللہ قائل عمر والذی بعثه بالحق ما خطط حدود الاتی عزہ رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم . الحدیث . رواہ مسلم (مشکوہ)

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم کو

ایک دن پہلے کفار کی قتل گاہ دکھاتے تھے فرماتے تھے کہ ان شا، اللہ کل  
 یہ جگہ فلاں کی قتل گاہ ہوگی اور الشا، اللہ کل یہ جگہ فلاں کی قتل گاہ ہوگی۔  
 حضرت عمر فرماتے ہیں کہ اس کی قسم جس نے انہیں حق کے ساتھ بھیجا کر وہ  
 لوگ ان حدود سے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مقرر فرمائی تھیں باہل  
 نہ ہٹے حضور الصلی اللہ علیہ وسلم نے یہ نشان دہی جنگ سے ایک دن پہلے  
 کر دی تھی فرمایا تھا کہ کل ستّر (۶۰) کفار مارے جائیں گے۔ یہاں فلاں یہاں  
 فلاں قتل ہو کر گمرے گا اور جہاں جس کافر کے مارے جانے کی خبر دی اُسی  
 جگہ وہ کافر مارا گیا۔ ایک انج بھی ادھر ادھر اگئے پیچھے نہ مرا۔ اس سے معلوم ہوا کہ  
 اللہ تعالیٰ نے حضور کو ہر ایک کے وقت ہوت جگہ موت اور کیفیت کی خبر دی  
 ہے کہ کون کب مرے گا کہاں مرے گا کیسے مرے گا کافر ہو کر مرے گا یا مون  
 ہو کر۔ یہ علم علوم خمسہ میں سے ہے۔ (سرات شرح مشکوہ)

## حضرت علیہ السلام میں مکان و مایکون ہیں

حضرت عمر فاروق عظیم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ انہوں نے  
 فرمایا: قام فینا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مقاماً فاخبرنا عن  
 بدائع الخلق حتى دخل اهل الجنة منازلهم و اهل النار منازلهم  
 حفظ ذلك من حفظه و نسية من نسيه (بخاری جلد اول ص ۲۵۰)

ایک بار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم لوگوں (کے مجمع) میں کھڑے

ہونے تو آپ نے ہمیں مخلوق کی پیدائش سے تباہ شروع کیا یہاں تک کہ  
صلتی اپنے منازل پر حبنت میں داخل ہو گئے اور جہنمی اپنے ٹھکانوں پر ہبہم  
میں پہنچ گئے جس نے اس بیان کو یاد رکھا اس نے یاد رکھا اور جو بھول گیا  
وہ بھول گیا۔

### تمام دنیا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پیشہ نظر ہے

حضرت ثوبان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم نے فرمایا: ان الله زوئی لی الارض فراء بیت مشارقها و مغاربها و  
ان امّتی سیبلع ملکہ ما زوی لی منها (مسلم ص ۳۹)

”اللہ تعالیٰ نے میرے لئے زمین سمیریٹ دی تو میں نے مشرق سے  
مغرب تک زمین کا تمام حصہ دیکھ لیا اور عنقریب میری امّت کی حکومت  
وہاں تک پہنچے گی جہاں تک کہ زمین میرے لئے سمیٹی گئی۔“

### اللہ تعالیٰ کے محبوب، دلائل غیوب، صاحب قرآن، جان ایمان اللہ علیہ وسلم کے ارشادات مزید!

حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا: ان الله قد رفع لی الدنيا  
فانا انظر عليها و ای ما هو کاف فیها ای یوم القيامتة کافما انظر ای کافی

هذہ ۱۱: طرانی، مواہب الدنیہ اور نسمہ الریائیں مطبوعہ مصہد (جلد دوم)  
 امام ازرقانی علیہہ الرحمۃ شرح مواہب الدنیہ میں فرماتے ہیں: ای  
 اظہر و کشف لی الدنیا۔ بے شک اللہ تعالیٰ نے میرے سامنے دنیا  
 کی ہر چیز ظاہر فرمادی اور ہر بات کھول دی ہے۔ یہی میں دنیا کی تمام  
 چیزوں کو اور جو کچھ قیامت تک دنیا میں واقعات و حالات ہونے والے  
 ہیں سب کو اس طرح واضح طور پر دیکھ رہا ہوں جس طرح میں اپنے باதک کر  
 اس جستیلی کو دیکھ رہا ہوں:

نیز فرمایا۔ انی فرطکو وانا شہید علیکم وانی واللہ لانظر الی حضنی  
 الآن وانی قد اعطيت بمفاتیح خزانۃ الارض۔ الحدیث۔

(بخاری جلد اول ص ۱۵۰ و صحیح مسلم جلد دوم ص ۲۵)

”میں آخرت میں نہماں لئے ساز و سامان اور نہماں بہتری  
 آنسو کا انتظام کرنے والا ہوں اور میں تم پر گواہ ہوں اور اللہ تعالیٰ کی نسمہ  
 بے شک میں اب بھی حون کوڑ کو ملاحظہ فرم رہا ہوں اور بے شک مجھے روئے  
 ہیں کہ خزانوں کی کنجیاں عطا فرمائی گئی ہیں،“

نیز فرمایا: انی اری مالا ترون واسع مالا تسمعون (امام احمد)  
 ترمذی۔ ابن ماجہ: بلاشبہ میں دیکھتا ہوں جو تم نہیں دیکھتے اور میں سنتا  
 ہوں جو تم نہیں سنتے۔

نیز فرمایا: عرصت علی اعمال امتی حسنہا و سیئہا۔ الحدیث

(صحیح مسلم مشکوہ باب المساجد)

”مجھ پر میری اُمت کے اچھے اور بُرے اعمال پیش کئے گئے۔“  
یعنی تا قیامت میرا جو اُمتی جو اچھا یا بُرا عمل کرے گا، وہ سب مجھے دیکھا گے۔

نَيْزَ فَرِمَابَا فَعْلَمَتْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ۔ (الْحَدِيثُ - دَارِي)

(ترمذی مشکوہ باب المساجد)

”تو جو کچھ آسمانوں اور زمین میں ہے وہ سب میں نے جان لیا۔“  
محمد ش علامہ ملا علی قاری حمنة اللہ علیہ ”مرقاۃ شرح مشکوہ ص ۲“ جلد دوم  
میں فرماتے ہیں۔ ”قال ابن حجر ای جمیع الکائنات الی فی السموات بل و  
ما فوقہا کما یستفاد من قصۃ المعرج والارض ہی بمعنى الجنس ای و ما  
جمیع ما فی الارضین السیع بل وما تختہا کما افاد اخبارہ علیہ السلام عن  
الثور والحوت الیں علیہما الارضون کلہا۔“

علام ابن حجر محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ فرمایا۔ یہ حدیث حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے سوت  
علم کی کھلی دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضور مسیح علیہ وآلہ واصحیہ وسلم کو  
ساتوں آسمانوں بلکہ ان آسمانوں سے اور پر کی تمام چیزوں اور ساتوں زمینوں  
اور ان کے پیچے کے ذرہ ذرہ اور قطرے قطرے کا علم کھلی ظاہر فرمایا۔

نَيْزَ سَرْكَارِ دُوْلَمَّعْصَلِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَا رَثَأَ زَارَ هَيْهَ۔ فَتَجَلَّى لِي كُلُّ شَيْءٍ،  
وَعَرَفْتُ الْحَدِيثَ (احمد، ترمذی مشکوہ) تو نیرے لئے بہر چیز ظاہر

بوجنگی اور میں نے ہر چیز کو پہچان لیا۔“  
 یعنی عام علوی۔ عام سفلی۔ عام غیب اور عام شہادت کا ہر ذرہ مجھ پر  
 منکشف ہی نہ ہوا بلکہ میں نے ہر ایک کو الگ الگ پہچان لیا۔ اس بات  
 کو بخوبی سمجھ لینا چاہئے کہ ”علم“ اور ”معرفت“ میں ڈرافر ق ہے جو جمیع پر  
 نظر ڈال کر جان لینا کہ یہاں دو لاکھ آدمی بیٹھے ہیں۔ یہ ”علم“ ہے اور جمیع میں  
 سے ہر آدمی کے فرداً فرداً سارے حالات سے واقف ہو جانا ”معرفت“ ہے۔  
 ثابت ہوا کہ حبیب خدا احمد مجتبی محدث مصطفیٰ اصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پوری  
 کائنات تمام مخلوقات کی ہر شے کے علم و عارف ہیں۔

## حضور علی الصلوٰۃ والسلام کے علم اور قدر کا اعجاز!

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے انہوں نے فرمایا کہ  
 ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم صَعِدَ اَحُدًا او ابو بکر و عمر و عثمان  
 فرجف بھی فضریہ برجلہ فقال اثبت اَحُدٌ فانما عليك سَبَقٌ  
 و صدیق و شهیدان۔ (ابن حیانی جلد اول ص ۱۹۴)

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے انہوں نے فرمایا کہ بنی  
 صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابو بکر، حضرت عمر اور حضرت عثمان (رضی اللہ عنہم)  
 کوہ اُحد پر چڑھے تو وہ ان کے ساتھ بلا حضور نے ٹھوکر مار کر فرمایا۔ اُحد ہھر جا  
 اس لئے کہ تیرے اور پر ایک نبی، ایک صدیق اور دو شہید ہیں؛

جمل اُحدی نے بکیک وقت رسول اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حضرت ابو بکر، حضرت عمر، اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہم کو خود پر پایا تو وجد میں آکر جھوہم اٹھا۔ حضور نے اسے ٹھوکر کر حدادب میں رہنے کی فہماں فرمائی۔ اور حضرت عمر فاروق اور حضرت عثمان عنی رضی اللہ عنہما کو شہادت پانے کی بشارت دی۔ اس سے واضح ہوا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو سب لوگوں کی عاقبت وابحاما کا علم حاصل ہے۔ اور ساری مخلوق پر آپ حکمران نہیں۔

## علم مافی الارحام واحوال المولود!

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے۔ انہوں نے فرمایا کہ مجھ سے میری والدہ ام افضل رضی اللہ عنہل نے فرمایا: مررت بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم و سلو فقل انک حامل بغلام فاذا ولد تھ فاتیئی بہ قلت یا رسول اللہ اتنی لی ذالک وقد تحالفت قریش ان لا یأ نوا النساء قال هوما اخبرتک قالت فلما ولد تھ اتیئتھ فاذا دن فی اذن نه التیئنی واقام فی البیسی و اهلاه من ریقہ و سماہ عبد اللہ و قال اذھبی بابی الخلفاء فاخبرت العباس فاتاہ فذ کرلہ فقال هوما اخبرتھا هذابالخلفاء حتی یکون منهوا السفاح حتی یکون منهوم المهدی (دلائل

النبیوہ. الدوّلۃ المکیۃ ص ۱۵۳)

بیں بنی صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ہو کر گزری حضور نے فرمایا تو

حامله ہے اور تیرے پریت میں لڑ کا ہے۔ جب وہ پیدا ہو تو اسے ہیرے پاس لانا۔ اُم الفضل نے عرض کی یا رسول اللہ میرے حمل کہاں سے آیا؟ حالانکہ قریش نے قسمیں کھالی ہیں کہ وہ عورتوں کے پاس نہیں جائیں گے فرمایا بات وہی ہے جو میں نے بچے خبر دی ہے۔ اُم الفضل نے کہا جب لڑکا پیدا ہوا میں خدمت اقدس میں حاضر ہوئی حضور نے بچے کے داہنے کاں میں اذان اور بائیں میں اقامت کی اور اپنا العاپ ہیں اس کے مُنہ میں ڈالا اور اس کا نام عبد اللہ رکھا اور فرمایا خلفاء کے باپ کو لے جا۔ میں نے حضرت عباس سے حضور کا ارشاد بیان کیا وہ خدمت حضور میں حاضر ہوئے اور عرض کی کہ اُم الفضل نے ایسا کہا ہے فرمایا بات وہی ہے جو ہم نے اس سے کہی یہ خلیفوں کا باپ ہے۔ بیان کہ کہ ان میں سفر ہو گا، بیان تک کہ ان میں سے مہدی ہو گا۔

## بھیڑیے کی گاہی

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں جاء ذبیح اللہ راعی  
غنو فاخذ منها شاہ فطلیب الراعی حتی انتزع عنها منه قال فصعد الذبیح  
علی تل فاقعی واستثمر و قال قد عمدت الی رزق رزق نیہ اللہ اخذته  
ثوانی تزغتہ متنی فقال ابرحیل تالله ان رأیت کالیوم ذبیح یتکلو  
نقال الذبیح اعجیب من هذار جل فی النخلات بین الحسینین مخبرکم

بِمَا مَضَىٰ وَمَا هُوَ كَانٌُ بَعْدَ كَوْفَالْ فَكَانَ الرَّجُلُ يَهُودِيًا مجاهِدًا إِلَى  
 النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاخْبَرَهُ وَاسْلَوْ فَصَدَقَةً النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ  
 عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ إِنَّهَا أَمَارَاتٍ بَيْنَ يَدِيِّ السَّاعَةِ  
 قَدْ أَوْتَنَكَ الرِّجْلُ إِنْ يَخْرُجَ فَلَا يَرْجِعُ حَتَّىٰ يَحْدُثَهُ نَعْلَوْهُ وَسُوْلَهُ بِمَا  
 أَحْدَثَ أَهْلَهُ بَعْدَهُ رِوَاهُ فِي شَرْحِ السَّنَّةِ (مشکوٰة)

ایک بھیریا کسی بکریوں کے چروں پر کی طرف گیا۔ اُن میں سے  
 ایک بکری بکڑی، اسے چروں پر نے تلاش کیا حتیٰ کہ بکری کو اس سے  
 چھڑایا۔ فرمایا کہ بھیریا اسی پر چڑھ گیا، وہاں بیٹھ گیا اور دبای۔ اور بولا کہ ہیں  
 نے اس روزی کا ارادہ کیا جو بھے اللہ نے دی، میں نے اسے لیا۔ پھر تو نے وہ  
 بھے سے جھین لی، تو شخص بولا، اللہ کی قسم میں نے آج جیسا واقعہ کہ بھی دیکھا  
 بھیریا باتیں کر رہا ہے۔ تو بھیریا بولا کہ اس سے عجیب تر یہ ہے کہ ایک صاحب  
 دو پیاروں کے بیچ کچھ جو روں کے جھنڈوں میں سے تم کو ساری گذشتہ اور تمہارے  
 بعد ہونے والی باتوں کی خبر دے رہے ہیں۔ (یعنی تمام یہی خبریں دے رہے  
 ہیں، ازادِ عدیہ السلام تا قیامت ہر بات لوگوں کو بتا رہے ہیں۔)

وہ چروں پر یہودی تھا وہ بنی کرمہ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی خدمت میں  
 حاضر ہوا اور آپ کو یہ خبر سنائی۔ اور مسلمان ہو گیا۔ بنی صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے  
 اس کی تصدیق فرمائی۔ بھرپور بنی کرمہ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے فرمایا۔ یہ قیامت  
 کے آگے کی نشانیاں ہیں۔ قریب ہے کہ ایک شخص رگھر سے نکلے گا تو نہ

وٹے گا حتیٰ کہ اس کے جو تے اور اس کا کوڑا اسے ان یا توں کی خبری دی گے جو اس کے پیچھے اس کے گھروالوں نے کہیں:

یعنی فریب قیامت کوئی شخص اپنا جو تا اپنا کوڑا اپنے گھر چھوڑ جائے گا وہ دونوں گھروالوں کی آوازیں ان کے کام کیچ کر لیں گے۔ اس شخص کے آنے پر پر دو نعل سب کچھ بتا دیں گے۔ پیزمانہ اب بہت ہی قریب معلوم ہونا ہے۔ یہ پریکار ڈر وغیرہ ایجاد ہو چکے ہیں۔ اس حدیث مبارکہ سے یہ بھی ثابت ہوا کہ حضور علیہ السلام کو پندرہ سو سال بعد کی سامنی ایجادات کا بھی تفصیلی علم حاصل ہے۔

## منکرِ علّم غیرِ بیت میں کو حضور علیہ السلام کا جواب

ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ میں ارشاد فرمایا مجھے میری تمام امت اپنی صورتوں کے ساتھ پیش کی گئی۔ اور مجھے معلوم ہو گیا کہ کون مجھ پر ایمان لائے گا اور کون میراں کار کرے گا؟ اس پر منافقین نے اسہر کہا: "محمد کا یہ علم ہے کہ جو لوگ ابھی تک پیدا نہیں ہوئے وہ ان کے متعلق بھی جلتے ہیں کہ کون ان میں سے ایمان لائے گا اور کون ان کار کرے گا۔ حالانکہ ہم (منکرِ علّم غیرِ بیت میں) ان کے ساتھ رہتے ہیں۔ اور ہمیں تو وہ پہچانتا نہیں"۔

ان کی اس بات پر حضور مسیح بر جلوہ گر ہو گئے اور فرمایا۔ مابال اقولہ

طعنواني علمي لاتسالون عن شئ في ما ينكرو و بين الساعة الانبئنكرو  
 به۔ ”کیا حال ہے ان لوگوں کا جو بیرے علم پر طعن کرتے ہیں (اے  
 منکرو) اب سے لے کر قیامت تک جس چیز سے متعلق مجھ سے سوال کرو۔  
 میں تمہیں اس کا جواب دے سکتا ہوں۔“ (تفسیر خازن، تفسیر معاالم، التنزیل  
 تفسیر بیضیاوی، تفسیر قادری، تفسیر جامع البیان اور تفسیر حسینی وغیرہم)  
 بندی وہاںی جو حضور کے علم غنیب کے منکر ہیں اپنے بارے میں خود  
 کریں کہ وہ کون ہیں؟

## میرا باپ کون ہے۔ یا رسول اللہ!

عَنْ أَبِي مُوسَىٰ قَالَ سَأَلَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الْأَشْيَاِ  
 كَرِهَهَا فَلَمَّا أَكْثَرَ عَلَيْهِ عَنْصُبَ ثَمَّ قَالَ لِلنَّاسِ سَلُونِي عَمَّا شَتَّتُمُ فَقَالَ  
 رَجُلٌ مِّنْ أَبِي قَالَ أَبُوكَ خَذَافَةَ فَقَامَ أَخْرُفَ قَالَ مَنْ أَبِي يَارَسُولَ اللَّهِ  
 قَالَ أَبُوكَ سَالِعَمْرَلِي شَبِيَّةٌ فَلَمَّا رَأَهُ عَمْرَلِيَ فِي وَجْهِهِ قَالَ يَارَسُولَ اللَّهِ  
 أَتَأْنِتُو بِاللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ (صحیح بن حاری ف ۲)

حضرت ابو موسیٰ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ ایک دن حضور سے لوگوں نے  
 کچھ بیسے سوال کئے جن سے حضور نے کراہت فرمائی۔ جب اس قسم کے سوال  
 کثرت سے کئے گئے تو حضور جلال میں آگئے اور فرمایا۔ ”اچھا جو چاہو مجھ  
 سے پوچھلو،“ ایک شخص نے کہا۔ ”میرا باپ کون ہے؟“ حضور نے فرمایا۔

تیرا باب حدا فہ ہے، ”بھپر دوسرا شخص اٹھا اس نے پوچھا اور تیرا باب کوں  
ہبے یا رسول اللہ حضور نے فرمایا۔“ تیرا باب سام ہے شیبہ کا آزاد کردہ غلام۔  
حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پیڑھ پر آثار جلال و  
خصب دیکھیے تو عرض کی ”یا رسول اللہ ہم اللہ کی طرف توبہ کرتے ہیں۔“  
اندازہ لگانی کے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بعطلہِ الہی کس قدر علوم  
غیبِ حال میں کوئی شخص خواہ کتنا ڈراماً محقق کیوں نہ ہو یقین و تحقیق کے  
ساتھ نہیں کہہ سکتا کہ فلاں شخص فلاں کا واقعی بیان ہے اور فلاں شخص فلاں کا  
واقعی بانپ ہے۔

رحم مادریں جس کا نطفہ ہُمرا ہو وہ بچہ اسی کا بیٹا ہوتا ہے کسی  
شخص کے بارے میں صرف اس کی ماں ہی جانتی ہے کہ وہ کس کے نطفہ  
سے ہے اور وہی بتا سکتی ہے کہ فلاں کا بیٹا ہے۔ مگر سرکار دو ڈرام صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وسلم کا علم غیب دیکھنے کے جس بات کو صرف ماں ہی جانتی ہے  
حضرت اس بات کو بھی جانتے ہیں۔

مولای صلی و سلم را ملأاً ابداً  
علی حبیک خیر الخلق کلهم!

•

میں دجال کے خلاف لڑنے والوں کے نام  
ان کے باپ داداؤں کے نام جانتا ہوں اور ان  
کے مخصوصوں کے رنگ پہچانتا ہوں

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی طویل حدیث میں شامی  
مسلمانوں اور رومی کفار کی اس چار روزہ شرید جنگ کے حالات بالتفصیل  
بیان فرمانے جو قریب فیامت ہوگی۔ اس جنگ میں مسلمانوں کے  
باہمیوں رومی کفار بہت بڑی تعداد میں مار دیئے جائیں گے اور کفار کو  
شکست ہوگی اور مسلمان مجاہدین بھی بڑی تعداد میں شہید ہو جائیں  
گے۔ لفظیہ غازی اپنے بچوں کو شمار کریں گے تو حالت یہ ہوگی کہ جب قبیلہ  
کے سوادی جہاد میں آئے تھے ان میں سے ایک بچا ہو گا نافے شہید ہو کچکے  
ہوں گے لیکن ایک فیصد بچے گا۔ دریں اثنا ایک پیخنے کی آواز آئے گی کہ دجال  
ان کے بال بچوں میں پہنچ گیا تو مسلمان سب کو چھوڑ چھاڑ کر ادھر متوجہ ہو  
جائیں گے۔ تاکہ لپٹے بال بچوں کو دجال سے بچالیں۔ اور دس سواروں کو  
دجال کی تحقیقات کے لئے بھیجیں گے۔ قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
و سلی اللہ علیہ و آله و سلم ابا بعثہ و ابا نہرہ و ابا نہیں و ابا نہیں  
خیر فوارس او من خیر فوارس علی ظہر الارض یومئذ۔

(رواہ مسلم، شکوہ باب الملاحم)

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں ان کے نام اور ان کے باپوں  
کے نام اور ان کے گھوڑوں کے رنگ پہچانتا ہوں، وہ لوگ اس دن روئے زمین  
پر بہترین سوار ہوں گے۔

**حضرت نے تا قیامت  
فتنة گر پیشواؤں کے نام معاہ ولیت و قبیلہ بتا دیئے!**

حضرت حذیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں: وادلہ ماترک رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من قائد فتنہ الی ان تنقضی الدنیا یبلغ  
من معاہ ثلاؤٹ ماؤٹ فضاعدا الا قد سواہ لنا باسمہ واسراء بیہ واسع  
قبیلہ۔ رواہ ابو داؤد (مشکوہ کتاب الفتن)

”اللہ کی قسم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دنیا ختم ہونے تک کے  
تمام فتنہ گر پیشواؤں کو جو تین سو یا کچھ زیادہ ہیں نہیں چھوڑا مگر ہم کو ان  
کے نام بتا دیئے۔ اس کا نام اس کے باپ کا نام اور اس کے قبیلے کا نام۔  
یعنی فتنہ پیدا کرنے والے ہرے ہرے پیشواؤں کے نام بتا دیئے جن میں سے  
ہر ایک کے ماتحت ہزار ہا فتنہ گر ہوں گے۔ تمام عرب و عجم، مشرق و  
مغرب، شمال و جنوب کے فتنہ گر سب ہی بتا دیئے۔

بنی ہمارا خدا کا پیارا روف بھی بے حیم بھی ہے  
خدا کے اذن و عطا سے بے شک خبیر بھی ہے علیم بھی ہے  
مولیٰ صلی و سلی علی حبیب خیر الخلق کلّهم

(ص)

Marfat.com

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

رَدِّ تَفْسِيرِ خَدِیْجَةِ عَوَادِیَہ

مَقْصُودُ كَانَاتِ مُحَمَّدٌ سُوْلَانَ اللّٰہِ  
صَلَّی اللّٰہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ

”لَوْلَمْنَ لَوْلَلَلَهُ“

ہیں۔

اوہ ساری مخفوق پر حاضر و ناظر ہیں

فَتَّیْرُ الْبَوَالْحَسَانِ فَتَادِیْنِ خَفَرَةِ

(تَحْبِیْرُ وَسَنَدُهُ)

کتاب فطرت کے سروق پر جو نام احمد در قم نہ ہوتا  
 تو نقشِ بستی ابھر نہ سکتا، وجودِ لوح و قلم نہ ہوتا  
 یہ محفوظ کن فکاں نہ ہوتی، اگر وہ سنا ہا مُنْعَم نہ ہوتا  
 زین نہ ہوتی فلک نہ ہوتا، عرب نہ ہوتا عجم نہ ہوتا  
 ہر اک سویں دل سے پیدا ہجک مُحَمَّد کے نیم کی ہے  
 اگر وہ خلوتِ سرانہ ہوتا تو نقشِ یہ مرتبہ مم نہ ہوتا

•

دیگری نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہم سے مرفوعاً روایت کیا ہے  
 کہ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے فرمایا۔ میرے پاس جبرائیل آئے اور کما  
 اللہ فرماتا ہے۔ یا مَحَمَّدُ لَوْلَكَ مَا خَلَقَتِ الْجَنَّةَ وَلَوْلَكَ مَا خَلَقَتِ  
 الْثَّارَ وَفِي رِوَايَةِ ابْنِ عَسَكِرٍ لَوْلَكَ مَا خَلَقَتِ الدُّنْيَا (موضوعات کبیر ص ۵۹)

”اے مُحَمَّدُ! اگر آپ نہ ہوتے تو میں جنت کو پیدا نہ کرتا وَ  
 اگر آپ نہ ہوتے تو میں جہنم کو پیدا نہ کرتا اور ابن عساکر کی روایت  
 میں ہے اگر آپ نہ ہوتے تو میں دنیا کو پیدا نہ کرتا؛“

اور ابن عساکر نے صحیح حدیث روایت کی خلقتِ الخلق لاعرفہم  
 کرامتک و منزیلک عنده و لَوْلَكَ مَا خَلَقَتِ الدُّنْيَا حضرت سلماں  
 فارسی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے فرمایا۔ اللہ تعالیٰ

فرماتا ہے کہ مجھے اپنی ذات کی قسم میں نے دنیا اور اہل دنیا کو اسی لئے پیدا کیا ہے تاکہ جو عزت و نیلت تمہاری میرے بیان ہے میں ان کو پہنچاؤں لے میرے حبیب اگر تم نہ ہوتے تو میں دنیا کو پیدا نہ کرتا۔ (ابن عساکر خصائص کبریٰ جلد اول ص ۱۹۳)

یعنی اے میرے حبیب، اگر تم نہ ہوتے تو میں دنیا کو پیدا نہ کرتا اور نہ آخرت کو۔ دنیا دار العمل اور آخرت دار الجزا ہے جب دار العمل نہ ہوتا تو دار الجزا کہاں سے آتا؟ یہ تو اس پر متفق ہے تو جب نہ دنیا ہوتی نہ آخرت تو خدا کا ہونا کس پر ظاہر ہوتا یہی معنے ہیں اس کے کہ اے میرے حبیب اگر تم نہ ہوتے تو میں اپنا خدا ہونا اپنی الوبیت نہ ظاہر کرتا۔ صلی اللہ علیہ وسلم نواک لما اظہرت الدبوبیة "یعنی اگر آپ کو میں پیدا نہ کرتا تو میں اپنی ربویت اپنے رب ہونے کا اظہار ہی نہ کرتا"۔

حضرت ملا علی قاری محدث علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں "اور مسلمہ حقیقت ہے کہ آپ کا ظہور نہ ہوتا نویہ افلاؤک و املاک کبھی نہ ہوتے لیں آپ کی ذات اہمیت الہیہ کا کامل مظہر ہے جو ہر اس چیز کو محیط ہے جو اپنی ایجاد و خلائق اور ظموروں و وجود میں آپ کی محتاج ہے۔ (شرح الشفا، جلد اول ص ۳)

علامہ عمر بن احمد خرلوپی رحمۃ اللہ علیہ واقعہ معراج کے تجھت بیان فرماتے ہیں کہ جب معراج کی شب حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم سدرۃ المنہجی پر باگاہ الہی میں سجدہ ریز ہوئے تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا اے حبیب! انا وانت و ماسوئٰ

ذالک خلقتہ لا جدک ” میں تیرا اور تو میرا مقصد ہے باقی سب کچھ تمہارے  
لئے پیدا کیا ہے ” اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عرض کی۔ انا وانت و  
ماسوئی ذالک ترکتہ لا جدک ” میں تیرا ہوں تو میرا ہے باقی سب تیرے  
نام پر شاکر تا ہوں ” (عقیدۃ الشہداء ص ۱۷)

صلی اللہ علیہ وسلم

# حَمَدُ اللَّهِ رَبِّ الْمَلَائِكَةِ وَرَبِّ الْجَنَّاتِ وَرَبِّ الْأَنْوَارِ

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے۔ قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَّكِتَابٌ مُّبِينٌ رَّبِّ  
ع، ” بے شک اللہ کی طرف سے ایک نور آیا اور روش کتاب ”  
حضرت ملا علی فاری محدث رحمۃ اللہ علیہ نے ” شرح شفاء ” میں فرمایا  
کہ نور اور کتاب میں دونوں حسنورتی میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نظر ہے  
منظہر ذات، مظہر احکام و اخبار ہیں۔ امذای عطف تفسیری بھی ہو سکتا ہے۔ تفسیر  
بخاری میں ہے۔ قَدْ جَاءَكُمْ مِّنَ اللَّهِ نُورٌ هُوَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
وَكِتَابٌ قَرْآنٌ مُّبِينٌ۔ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَهُنَّ بِنِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ أُولَئِكَ  
ذَلِكَ الْأَنْبَانُ بَيْنَ بَيْنَ ”

اس آیہ مبارکہ کی تفسیر ہیں علامہ صاوی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں ” سقی  
نہ رالا نہ اصل کل نور حسنی و مدنی (تفسیر صاوی) اللہ تعالیٰ نے حضور کو نور  
و حیا اسکے کرہ پر ہر نورتی و حسنی کی حسل میں۔  
تفسیر وسیط البیان جلد ۱ ص ۳۲۹ طبع بیروت۔ تفسیر ابن جریر جلد ۱ ص ۱۷

طبع بیروت تفسیر مظہری جلد ۲ ص ۱۸۷ تفسیر موضع القرآن ۳۷۱ میں یہی مضمون  
ہے۔ تفسیر وحیدی راز و حبیب الزمان غیر مقلد، میں ہے: ”قیل المرد بالاول  
ہو ارسو صلی اللہ علیہ وسلم و سلی و بالثانی القرآن: علماء نے ذمایا اولست  
مادوہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور دوسرے سے مرا در قرآن ہے۔ یعنی  
پہلے لفظ نور سے ماد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں اور دوسرے لفظ  
کتاب سے مرا در قرآن ہے: اور ثناء اللہ غیر مقلد کی تفسیر ثنائی میں کہی ائی  
طرح فہم ہے۔ ثابت ہوا کہ اس آیت مبارکہ میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات  
مبادر کو نور کا مگلیک ہے۔

**حدیث:** حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔  
میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا۔ میرے ماں باپ آپ پر قربان  
ہوں فرمائیے اللہ تعالیٰ نے ہر چیز سے پہلے کیا بنایا؟ فرمایا: ”یا جابر ان اللہ  
خلق قبل الاشیاء نور بنتیک من نورہ“ الحدیث بطولہ۔ اے جابر بشیک  
بایقین اللہ تعالیٰ نے تمام چیزوں سے پہلے تیرے بنی کافور اپنے نور سے پیدا فرمایا۔  
اے آخر الحدیث۔ اس حدیث کو امام اجل سیدنا امام مالک رضی اللہ عنہ کے شاگرد  
اور سیدنا امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ کے اسٹاد اور امام بخاری اور امام نسیر  
رضی اللہ عنہما کے اسٹاد اسٹاد حافظ الحدیث حضرت عبد الرزاق ابو یحیی بن حسام  
رضی اللہ عنہ نے اپنی تصنیف میں درج فرمایا اور امام بیہقی رحمۃ اللہ علیہ نے  
داللیل العبوۃ میں اس کو روایت فرمایا اور حضرت امام قسطلاني شارح بخاری

مواہب الدنیہ میں اور امام محدث ابن حجر مسکی "فضل القری" اور علام رقانی "شرح مواہب" اور علام دیار بکری "نھیں" اور شیخ عبد الحق محدث دہلوی مدارج السنوۃ، میں اس حدیث سے استناد فرماتے ہیں۔ بنی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین اور دوسرے علماء کرام و محدثین نے اس کو اپنی تصنیفات میں نقل فرمایا اور اس سے سند بکری، توبے شک اور بلا شبہ یہ حدیث حسن صالح مقبول اور معمد ہے۔ اس حدیث میں خود سرکار دو ملک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے خود کو من نورہ فرمایا تو ثابت ہوا کہ آپ "نُورٌ مِّنْ نُورٍ اللّهُ" ہیں۔

یعنی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم اللہ تعالیٰ کے ذاتی نور سے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کا خاص جلوہ ہیں۔ یہ من تبعیضیہ نہیں بلکہ شرافت پر دلالت کرتا ہے جیسے فَنَخْتَ فِيهِ مِنْ رُوحٍ یا عیسیٰ علیہ السلام کے لئے ہے رُوحٌ مِّنْ نُورِ اللّهِ کہنے والے ماننے والے قرآن و حدیث کو تسلیم کرنے والے بین سچے مونی ہیں اور ان کا کرنے والے سجدی و مابی قرآن و حدیث کے مخالف منکر ہیں۔ سراطِ مستقیم سیدھی راہ سے بٹھے ہوئے، امتِ مرحومہ سے کٹے ہوئے ہیں۔ قدجا، کم من اللہ نُور کے معنے یہ ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نُور مطلق بن کر اشراف لائے یعنی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ایسا نُور ہیں جس کے ساتھ کوئی قید نہ ہیں اور اس سے یہ واضح ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

علی الاطلاق نُور ہیں۔ بدایت کا نُور علم کا نُور، ایمان کا نُور، حسُبم کا نُور، جان کا نُور زمین کا نُور، آسمان کا نُور، عرش کا نُور، فرش کا نُور، لوح قلم کا نُور، ملائکہ کا نُور، المختصر تمام مخلوق کا نُور ہیں، تمام نُوروں کا نُور ہیں۔

تفسیر روح المعانی میں اس آیت مبارکہ کے تخت فرمایا قد جاء کو  
 منَ اللَّهِ نُورٌ - نُورٌ عظِيمٌ - وَهُوَ نُورُ الْأَنوارِ وَالنَّبِيُّ الْمُخْتَارُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - اس کے معنی یہ ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نُورِ ظہیم ہیں، بصرف بدایت کا نُور نہیں بلکہ آپ نُورِ الانوار ہیں۔ یعنی تمام نُوروں کا نُور ہیں اور وہ نُوروں کا نُور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ اور کوئی چیز نہیں بلکہ بنفس نفس خود نبی مختار صلی اللہ علیہ وسلم ہی نہماً نُوروں کا نُور ہیں۔ (تفسیر روح المعانی ص ۱۰ مطبوعہ مصر) حضور النُّور صلی اللہ علیہ وسلم کی نُورانیت حقیقی اور جسمانی ہے آپ اعیان معانی یعنی ذات و صفات دلوں کے جامع ہیں۔

حضرت علیہ السلام کی رُوح بحیثیت نُورِ اللہ تعالیٰ کے حضور  
 عَرْشَ آدَمَ علیہ السلام دو هزار سال قبْلٍ موجود تھی۔

عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَتْ رُوحَهُ نُورًا  
 بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ تَعَالَى قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ آدَمَ بِالْفَنِّ عَامٍ يُسْتَبِّعُ ذَلِكَ النُّورُ  
 وَيُسْتَبِّعُ الْمَلَائِكَةَ بِتَسْبِيْحِهِ فَلَمَّا خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ فَقَى ذَلِكَ النُّورَ فِي

صلیہ فقا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فاہبطنی اللہ الی الارض  
 فی صلب آدم و جعلتی فی صلب نوح و قذف فی فی صلب ابراهیم و شو  
 لہ بیوں اللہ تعالیٰ ینقلنی من الاصلاب الکریمة والارحام الطاہرہ حتیٰ  
 اخر جنی ابوی فلم یلیتقتبا علی سفاج قط (الشفا) بتعزیز حقوق المصطفیٰ  
 صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم، مؤلفہ قاضی عیاض من علماء القرآن السادس  
 الحجۃ رحمة اللہ علیہ ج اول صڑ مطبوعہ مصر

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں نبی کریم  
 صلی اللہ تعالیٰ علیہ السلام کی روح بحیثیت نور اللہ تعالیٰ کے حضور پیدائش  
 آدم علیہ السلام سے دوسرے ارسال قبل موبدتی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا نور اللہ  
 تعالیٰ کی تسبیح کرتا تھا اور ملائکہ حضور کی تسبیح کی اتباع کرتے ہوتے تسبیح کرتے  
 تھے۔ پہلی بہب اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا کیا تو حضور علیہ  
 السلام و السلام کے نور و اس کی صلب میں ودیعت فرمایا۔ لہیں رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بھر اللہ تعالیٰ نے مجھے صلب آدم میں زین پر اتا را اور  
 پس نہ رکت فوج علیہ السلام کی صلب میں منتقل فرمایا اور بھر تجھے کو صلب برہم  
 علیہ السلام و السلام میں منتقل کیا۔ بھر اللہ تعالیٰ مجھے اسلام کریم سے حاصل  
 کیا ہے میں منتقل کرنا رہا حتیٰ کہ مجھ کو نہیں۔ ماں باپ سے نکالا آدم علیہ  
 السلام سے لے کر رہے والدین (حضرت عبید اللہ و حضرت آمنہ رضی اللہ  
 تعالیٰ عنہما تک ماماً مرد و عورت بدکاری سے قطعاً محفوظ رہتے۔

حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں ”اما ابا،  
کرم آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پس ہمہ ایشان از آدم نا عبد اللہ طاہر و  
مطہر انداز دنس کفر و جنس شرک جیسا کہ فرمودیرون آمدہ اس اصلاب طاہرہ  
بازم طاہرہ“ رائعتہ المعاشر جلد ۳ ص ۲۹۲)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے آباء کرام حضرت آدم نا عبد اللہ سبکے  
سب کفر کے میل اور ترک کی پلیدی سے پاک صاف ہیں بیوی کہ حضور صلی اللہ  
علیہ وسلم نے فرمایا۔ میں اصلاب طاہرہ اور ارحام طاہرہ سے باہر آیا ہوں؛  
یعنی حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے والدین اور دادا  
ناماسب کے سب توکن مزعد اور پرہیزگار تھے۔ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ حضور  
تو نور ہوں اور آپ کے آبا و اجداد ناروں کے (جنتی) ہوں؟

قالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ (پیاء،)  
”اوہم نے نہیں نہ بھیجا (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) مگر رحمت  
تمہاری جمائل کے لئے“ رحمۃ اللعالمین ہونا حضور سرکار دو علم صلی اللہ علیہ وسلم  
کا وصف ناسی ہے۔

تفسیر روح المعانی میں ہے ”وَمَا أَرْسَلْنَاكَ فِي حَالٍ مِّنَ الْحَوَالِ إِلَّا  
كُونَكَ رَحْمَةً أَوْ رَحْمَمَ الْهُوَ“ ہم نے آپ کو رحمت دار ہست یا  
رَحْمَمَ اللَّعَالَمِينَ ہونے کے حال کے سوا اور کسی حال میں نہیں بھیجا۔ تفسیر خیر اُن  
العرفان میں اس آیت مبارکہ کے تحت ہے کوئی ہو جن ہو یا اُن مون یا

کافر حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے فرمایا کہ حضور کا رحمت ہونا  
عماں ہے، ایمان لانے والے کے لئے بھی اور اس کے لئے بھی جو ایمان نہ لایا مون  
کے لئے تو آپ دنیا و آخرت دونوں میں رحمت ہیں اور جو ایمان نہ لایا اس کے  
لئے آپ دنیا میں رحمت ہیں کہ آپ کی بدولت تاخیر عذاب ہوئی اور سفت  
و سخن اور استیصال کے عذاب اٹھا دیتے گے۔

تفسیر روح البیان میں اس آیت کی تفسیر میں اکابر کا یہ قول نقل کیا ہے  
کہ آیت کے معنے یہ ہیں کہ ہم نے آپ کو نہیں بھیجا مگر رحمت مطلقاً تامہ کاملہ  
عاملہ شاملہ جامع محیط بر جمیع مقتدیات رحمت بر عینیہ و شہادت علمیہ و عینیہ و  
دحودیہ و شودیہ و سابقہ ولا حقہ وغیرہ ذالک تمام جہالوں کے لئے عماں اور اوح ہوں  
یا عالم اجسام ذوی العقول ہوں یا غیر ذوی العقول اور جو تمام عاملوں کے لئے  
رحمت ہو لازم ہے کہ وہ تمام جہاں سے افضل ہوں؛

حضرت کار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کائنات کے ہر ذرہ کے لئے  
اللہ تعالیٰ کی رحمت ہیں۔ قرآن مجید میں اللہ جل ثناء فرمائی ہے ”وَرَحْمَتِي  
وَسُعْتِ كُلِّ شَيْءٍ“ اور میری رحمت ہر چیز کو گھیرے ہے ہے ”ثابت ہو کہ  
کائنات کی ہر چیز حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دامن رحمت میں ہے۔  
حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام ہر چیز کے لئے حاضر و ناظر ہیں۔

تفسیر روح المعان میں اسی آیت مبارکہ کے تحت ہے ”وَكُونَهُ صَلَّى اللَّهُ  
تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَحْمَةً لِلْجَمِيعِ باعْتِباْرِ أَنَّهُ عَلَيْهِ الْصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَاسْطِهَةُ“

الفیض الالهی علی الممکنات علی حسب الفوایل ولذا کان نور صلی اللہ علیہ وسلم اول المخلوقات فی الخبر اول ما خلق اللہ تعالیٰ نور نبیک یا حاج بر جاء اللہ تعالیٰ هو المعطی وانا الفاسد والصوفیہ قدست اسرارہ فی هذالفصل کلام فوق ذالک :

”تمام جہاںوں کے لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا جمیت ہونا اس اعتبار سے ہے کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کل ممکنات پر ان کی قابلیت و استعداد کے موافق فیضِ الہی کا واسطہ عظیمی ہیں۔ اس لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا نور اول مخلوقات ہے۔ (کیونکہ حصل کا وجود فرع سے پہلے ہوتا ہے) حدیث شریف میں وارد ہے۔ ”اے جابر! اللہ تعالیٰ نے تیرے بنی کافر سب سے پہلے پیدا فرمایا، اور دوسری حدیث میں آیا ہے کہ اللہ عطا کرنے والا ہے اور میں تقسیم کرنے والا ہوں اور حضرات صوفیان کے رام قدس سر اسرارِ حکم کا کلام اس بیان میں ہمارے کلام سے بہت بڑھ پڑ کر ہے:

بیز تفسیر الس بیان جلد دوم ص ۲۰۷ پر ہے: ”وما ارسلناک الارجحۃ اللعالمین ۵ ایها الفهیم وان اللہ سبحانہ اخبرنا ان نور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اول ما خلق فی الاول من جمیع خلقہ شو خلق جمیع الخلق اسق من العرش الی التری من بعض نورہ فارسالہ من العدم الی مشاهدہ القدر رحمة الجمیع الخلق اذ الجمیع صدر صنہ فکونہ کون الخلق وکون سبب وجود الخلق و سبب رحمة اللہ علی جمیع الخلق اذ ہو سبب وجود

الجمیع فھو رحمة کافیۃ و افھمان جمیع الخلائق صورۃ مخلوقۃ  
 مطروحة فی وضاء القدرة بلا روح حقیقتہ من تقدیر المقدوم صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم فاذا قدم فی العالم فصار العالم حیا بوجود دلائل روح  
 جمیع الخلائق قال اللہ تعالیٰ و ما ارسلناک الا رحمة للعالمین ۝  
 ”اور نبیں بھیجا تھے آپ کو رائے محمد صلی اللہ علیہ وسلم مگر رحمت تم  
 جہاں کے لئے ۝ اسے صاحب فہم و خرد ۝ اللہ تعالیٰ نے اس آیت کریمہ  
 میں بتایا کہ خالق کائنات نے اپنی کل مخلوقات میں جو چیز سب سے  
 پہلے پیدا کی وہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا نور ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے اس  
 نور کے ایک جزو سے از عرش نافرش تمام مخلوقات کو پیدا فرمایا۔ لہذا دعست  
 مشاہدہ قدم کی طرف ان (محمد عربی صلی اللہ علیہ وسلم) کا بھی جناب جمیع مخلوقات  
 کے لئے رحمت ہے کیونکہ ( مصدر خلائق تواری ہیں) سب کا صدر ظہور  
 ان ہی کے نور سے ہے۔ لہذا ان کا ہونا مخلوق کا ہونا ہے۔ اور ان کا موجود  
 ہونا وجود خلق کا موجب ہے۔ اور ان کا وجود منبارک جمیع خلائق پر اللہ  
 تعالیٰ کی رحمت کا سبب ہے۔ اس لئے کہ سب کے وجود کا سبب وہی  
 ہیں۔ لہذا وہ ایسی رحمت ہیں جو سب کے لئے کافی ہے۔ اور راتی آیت یہیں  
 اللہ تعالیٰ نے ہیں (یہ بھی) سمجھا دیا ہے کہ قضاقدرت میں تمام مخلوقات  
 سورت مخلوق کی تحریج بے جان اور بغیر روح حقیقت کے پڑی ہوئی حضرت  
 محمد مسٹنے اسی اللہ علیہ وسلم کی نسیہ بیٹ آوری کا انتظار کر رہی تھیں جب حضور

صلی اللہ علیہ وسلم عَلَیْنَا تَشَیْفِیں لَانَّهُ تَوْعَامُ وَجْهَ مُحَمَّدٍ سَعَیْنَا نَزَدَهُوْگیاں  
لَنَّکَهْ تَمَّا مَخْلُوقَاتَ کَرْدَحَصْنُورُ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ هُنَّہی ہیں۔ اللَّهُ تَعَالَیٰ نَزَدَ مَا  
نَمَنَّہُ آپَ کوْنَہیں بھیجاً مَکْرَحَمَتْ تَمَّا جَمَالُوںَ کَے لَئِے ہُنَّ

بیہی نہمون نفسیہ روح البیان جلد د سر ۲۱ پر مرقوم ہے۔ اس پر تفسیرہ  
کرتے ہوئے علامہ سید احمد سعید کاظمی قدس سرہ فرماتے ہیں: ”آیت کریمہ کی جو  
تفسیر ہے جلیل القدر علماء مصیرن سے نقل کی ہے اس کی روشنی میں یقینیت  
آنتاب سے زیادہ روشن ہو گئی کہ تمام افراد ممکنات کے ساتھ حضور نبی اکرم صلی اللہ  
علیہ وسلم کا رابطہ اور تعلق ہے جس کے بغیر رسول فیض ممکن نہیں۔ اور جب سب  
کا رابطہ حضور سے ہے تو حضور علیہ السلام کسی سے دوسرے ہیں نہ کسی فرد ممکن سے  
بے خبر ہیں۔ جب وہ حمۃ اللعائیین ہونے کی وجہ سے روح دو عالم ہیں تو  
کس طرح ممکن ہے کہ عالم کا کوئی فرد یا جزو اس روح مقدسرہ سے خالی ہو جائے  
لہذا ماننا پڑے گا کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حمۃ اللعائیین ہو کر روح کا نات  
ہیں اور عالم کے ہر ذرہ میں روحانیت محمدیہ کے جلوے چمک رہے ہیں اور  
ظاہر ہے کہ آپ کی یہ بلوہ گری علم و ادراک اور نظر و بصر سے معتری ہو کر نہیں  
ہو سکتی۔ کیونکہ روحانیت و نورانیت ہی اصل ادراک اور یقینیت نظر و بصر ہے۔  
لہذا ثابت ہو گیا کہ عرش سے فرش تک تمام مخلوقات و ممکنات کے حقوق  
اعلیٰ پر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عانزو ناظر ہیں۔ اس تکین الخواطیفی  
مسئلۃ الحیان فروض الناظر (۲۱)

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایتِ حدیث سے بھی یہی ثابت ہے کہ حقیقتِ محمد یہ ایک حقیقتِ ثابتہ ہے اور موجود خارجی ہے جس کو دوسرے لفظوں میں جو سر بر سیط نورانی سے تعبیر کیا گیا ہے اس پر قرآن و حدیث کے ارشادات حضور کے حاضر ناظر ہونے کی ایسی روشن اور قوی دلیل ہیں جس کا ان کا کسی گمراہ اور کور باطن کے سوا کوئی دوسری شخص نہیں کر سکتا۔ حضرت جابر بن عبد اللہ الفزاری رضی اللہ عنہ کی روایتِ حدیث اگلے صفحات میں نقل کی جا رہی ہے۔

## رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَمَامُ دُنْيَاكُو اپنی نظرِ مُبَارَكَ سے

قالَ اللَّهُ تَعَالَى - يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَنْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا  
وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسَاجِدًا مُنِيَّرًا (پ ۲۳ ع ۳)

”اے عزیب کی خبریں بتانے والے (بنی) بے شک حکم نے تمہیں بھیجا حاضر ناظر اور خوشخبری دیتا اور ڈرستانا اور اللہ کی طرف اس کے حکم سے بُلتا اور جپکا دینے والا آفتاب“  
اس آیتہ کرمیہ میں اللہ تعالیٰ نے ما سوا بیگرا و صافِ جھبیلہ کے شاہد و سراجِ منیر کی نورانی صفتیں سے اپنے جبیب صلی اللہ علیہ وسلم کو منصف قرار

دیا ہے۔ شاہد کے معنی حاضر و ماظر ہیں۔

مفردات امام راغب اصفہانی ص ۲۶۹ پر ہے: "الشهود والشهادة  
الحضور مع المشاهدة اما بالبصر او بال بصيرة"؛ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
بصائر یا بصیرت کے ساتھ مشاہدہ فرماتے ہوئے حاضر ہیں۔

حضرت علامہ ابوالسعود رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں (انا ارسلنک شاہدًا)  
عَلَى مَنْ بَعْثَتْ إِلَيْهِمْ تِرَاقِبَ أَحْوَالَهُمْ وَتَشَاهِدُ أَعْمَالَهُمْ وَتَتَحَمِّلُ  
عَنْهُمُ الشَّهَادَةَ بِمَا صَدَرَ عَنْهُمْ مِنَ التَّصْدِيقِ وَالتَّكْذِيبِ وَسَارُّمَا  
هُمْ عَلَيْهِ مِنَ الْهَدَىٰ وَالضَّلَالِ وَتَوْدِيهِمَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ اِدَاءً مَقْبُولًا مَا لَهُمْ  
وَمَا عَلِيهِمْ۔ (تفسیر ابوالسعود جزو ۶ ص ۴۹)

”اے بنی اصلی اللہ علیہ وسلم بے شک ہم نے ہبھیجا آپ کو مشاہدہ حاضر و  
مااظر، بنکر ان سب پر جن کی طرف آپ رسول بنکر ہبھیج گئے۔ آپ ان کے  
احوال کی نہجہ بانی فرماتے ہیں اور ان کے اعمال کا مشاہدہ فرماتے ہیں یعنی ان  
سب کے کاموں کو اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں۔ اور آپ ان سے تھمل شہید  
فرماتے ہیں، یعنی ان کے گواہ بنتے ہیں ان تمام چیزوں پر جوان سے صادر  
ہوئیں، تصدیق سے اور تکذیب سے اور باقی ان تمام چیزوں سے جن پر وہ  
ہیں ہدایت اور گمراہی سے۔ اور آپ اس شہادت کو ادا فرمائیں گے قیامت  
کے دن جو ادا کی ہوئی ہوگی ان تمام باتوں میں جوان کے فائدے کے لئے  
ہوں گی اور ان تمام باتوں میں بھی جوان کے نقصان کے لئے ہوں گی۔“

تفسیر بہناؤی شریف جلد دوم ص ۱۹ مطبوعہ مصر میں ہے (شاهد)۔

علیٰ من بعثتٰ الیہم بتصدیقہم و تکذیبہم و نجاتہم و ضلالہم  
نیز تفسیر مدارک النشریل جلد ۲ ص ۲۳۵ پر ہے۔ (یا ایها النبی انا ارسلناک  
شاهد) علیٰ من بعثتٰ الیہم و تکذیبہم و تصدیقہم۔ اور تفسیر  
جلالیں ص ۲۵۳ پر ہے ”شاهد علیٰ من ارسلتٰ الیہم“، تفسیر جمل جلد ۲ ص ۲۲۲  
پر ہے (قوله علیٰ من ارسلتٰ علیہم) ای ترقب احوالہم و تشاهد  
اعمالہم و تتحمل الشہادۃ علیٰ ما صدر عنہم و من التصدیق و  
التكذیب و سائر ما ہم علیہ من الہدیٰ والضلال و تؤدبها یوم  
القيامتہ اداءً مقبولاً فیما ہم و ما علیہم۔ اور تفسیر کبیر جلد ۶ ص ۱۱، پر  
اسی قسم کی عبارت ہے۔ تفاسیر قرآن سے بہ بات ثابت ہو گئی کہ سرکار دو عالم  
صلی اللہ علیہ وسلم جن کی طرف آپ رسول بن اکرم نصیح گئے ہیں ان سب پر  
حاضر و ناظر ہیں۔

رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَزَّلَ فِي رَبِيعِ الْأَوَّلِ مَنْزَلَةَ مَنْزَلِ مُحَمَّدٍ مَنْزَلَةَ مَنْزَلِ مُحَمَّدٍ

عن ابی هریرہ ان رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فَضَّلَتْ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ بِسِتٍّ أُعْطِيَتْ جَوَامِعُ الْكَلْعَ وَ نَصَرَتْ بِالرَّاعِبِ أَجْلَتْ

لِيَ الْمَعَانِمِ (الْفَتَنَّ) وَجَعَلَتِ الْأَرْضَ طَهُورًا وَمَسْجِدًا وَأَرْسَلَتِ الْخَلْقَ  
كَافَةً وَخَتَمَتِ الْبَنِيَّونَ (صَحْفَ مُسْلِمٍ جَلْدٌ ۱۹۹)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے تحقیق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ مجھ کو انبیاء پر تجھے ہی خیز دل سے فضیلت دی گئی ہے۔ مجھے جو اس کلم یعنی جامع الفاظ عطلا کئے گئے رُعب سے مجھے نصرت دی گئی۔ عین میں میری لئے حلال کر دی گئیں اور ساری زمین کو میرے لئے پاک اور مسجد بنایا گیا۔ اور مجھ کو ساری مخلوق کی طرف رسول بنایا کر دیا گیا اور مجھ سے بنی ختم کر دئے گئے یعنی میرے ذریعے انبیاء کا سلسلہ ختم کر دیا گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ساری مخلوق کی طرف رسول بنایا گئے ہیں لہذا ساری مخلوق پر شاہد اور حاضر و ناظر ہیں۔

لغت حدیث کی کتاب ”مجمع بحار الانوار“ جلد ۲ ص ۲۲۲ پر ہے۔ والشاهد من اسمائهم صلی اللہ علیہ وسلم لانہ یشهد یوم القیمة الانبیاء علی الامم بالتبیغ و یشهد علی امته و یزکیہم و ہو بمعنى الشاهد للحال کائنا الناظر ایها۔ شاهد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اسماء مبارکہ میں سے ہے۔

اس لئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم قیامت کے دن انبیاء علیہم السلام کے لئے ان امتوں کے خلاف اس امر کی گواہی دیں گے کہ انبیاء علیہم الصلوة والسلام نے اللہ تعالیٰ کے تمام احکام اپنی امتوں کو پہنچا دئے اور اپنی امتوں پر بھی گواہی دیں گے اور ان کا نزکیہ فرمائیں گے یعنی یہ ارشاد فرمائیں گے کہ میری امتوں جنہوں نے امم سابقہ پر گواہی دی ہے وہ گواہی دینے کے ابل میں اور ان

سے کوئی عمل ایسا سرزد نہیں ہوا جو ان کی عدالت کے منافی ہے اور جس کی وجہ سے وہ گواہی کے اہل نہ رہیں۔ یا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا شاہد ہونا شاہد الحال ہونے کے معنی میں ہے۔ یعنی بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حال کا مشاہدہ فنا رہے ہیں اور گویا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم حال کی طرف ناظر ہیں اور اپنی ظاہری آنکھوں سے اس کی طرف دیکھ رہے ہیں۔ یعنی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ناظر بصیرت سے دیکھنا گویا کہ نظر بصیرت سے دیکھنا ہے:

پس واضح ہو گیا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام دنیا نہیں بلکہ تمام مخلوقات پر حاضر ہیں اور ان کو اپنی بصیرت یا بصیرت سے دیکھ رہے ہیں۔

حضرت شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ ہاشمیہ اخبار الاحیاء ص ۱۵۵  
پر اپنے مکتوبات شریف میں تحریر فرماتے ہیں: ”و با چندیں اخلافات و کثرت مذاہب کہ در علماء امت است کہ یک کس را دریں مسئلہ خلاف نیست کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بحقیقت حیات بے شائیہ مجاز و توہم تاویل دائم و باقی است و بر اعمال امت حافظ و ناظر و مر طالبان حقيقة را متوجهان آنحضرت مغفیں و مری است۔“

”اوہ باوجود اس قدر اخلافات و کثرت مذاہب کے جو علماء امت میں ہیں ایک شخص کو بھی اس مسئلہ میں اخلاف نہیں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بغیر شائیہ مجاز اور بلا توہم تاویل حقيقة حیات کے ساتھ دائم و باقی ہیں اور اعمال امت پر حاضر و ناظر ہیں اور طالبان حقيقة را متوجهان آنحضرت اور اپنی طرف

متوحہ ہونے والوں کو فیض پہنچاتے ہیں اور ان کی تربیت فرماتے ہیں: "لَلَّهُ أَكْبَرُ"  
 کہ سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا تمام مخلوقات پر حاضر و ناظر ہونا قرآن  
 مجید اور حدیث شریف سے روز روشن کی طرح ثابت ہوا۔ نیز یہ کہ صحابہ کرام  
 علیہم الرضوان سے یہ کر آج تک تمام مسلمان یہی عقیدہ رکھتے ہیں۔ لیکن نجدی  
 وہابی چونکہ خوارج الاصل ہیں یہ لوگ تمام امت کے متفقہ عقائد حقہ کو شرک  
 و کفر قرار دیتے ہیں اور شقی ازلی ابن عبدالوہاب بجدی کے خلاف اسلام عقائد  
 باطلہ کو تسلیم کرتے ہوئے تمام مسلمانوں کو مشرک و کافر ہھہرتے ہیں۔ واضح ہے  
 کہ نجدیت وہابیت کا یہ فتنہ عظیمہ نہ ہجہی سے قبل موجود نہیں تھا۔ اسی  
 لئے شیخ محقق عبد الحق دہلوی رحمۃ اللہ علیہ (سن وفات ۱۴۲۰ھ) نے فرمایا کہ  
 علماء امت میں کسی کو بھی اس مسئلہ میں اختلاف نہیں ہے کہ آنحضرت  
 صلی اللہ علیہ وسلم حقیقت حیات کے ساتھ دائم و باقی ہیں اور اعمال امت پر  
 حاضر و ناظر ہیں۔ انج :-

اللَّهُ أَعْزُزُ جَلَ فَرْمَاتَهُ مَبْعَدًا فَيَكِيفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أَمَّةٍ بِسْتَهِيدِهِ وَجِئْنَا  
 بِكُوَّكَ عَلَى هَؤُلَاءِ شَهِيدَاهُ (پ ۲۳) تو کبیسی ہوگی جب ہم ہر امت سے  
 گواہ لے لیں گے (اُس نبی کو اور وہ اپنی امت کے ایمان و کفر و نفاق اور تمام  
 افعال پر گواہی دیں گے کیونکہ انبیاء علیہم السلام اپنی امتیوں کے افعال سے  
 باخبر ہوتے ہیں) اور تمہیں ان سب پر گواہ اور گھبیان بنائے لے لیں گے، کہ تم  
 نبی الانبیاء ہو اور سارا عالم تمہاری امت (خزانہ العرفان)

شہادت ہو اکر کارِ دوامِ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سب کے احوال  
 اعمال سے باخبر ہیں اور سب پر گواہ ہیں۔ انبیا، کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام اپنی  
 اپنی اُستوں پر گواہ ہیں۔ ان کے ایمان و کفر و نفاق اور نیک و بد اعمال کی گواہی  
 دینے والے ہیں اور سید الانبیاء، والمرسلین محمد رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ  
 واصحابہ وسلم سب انبیاء اور ان کی اُستوں پر بھی اور اپنی اُمّت مرحومہ پر بھی گواہ  
 ہیں یعنی ساری مخلوق پر گواہی دینے والے ہیں۔ اور تمام مخلوق آپ کی اُمّت  
 ہے۔ اور شہادت یعنی گواہ کے لئے ضروری ہے کہ موقعہ پر حاضر ہو۔ اور واقعہ کو  
 دیکھنے والا ہو۔

مفردات امام راغب اصفہانی میں ہے: "الشهود والشهادة الخصوٰ  
 مع المشادة اما بالبصر او بال بصيرة" یعنی شہود اور شہادت کے معنی ہیں حاضر  
 ہونا معاً ناظر ہونے کے بصر کے ساتھ ہو یا بصیرت کے ساتھ ہو، اور گواہ کو بھی اسی لئے  
 شہادت کہتے ہیں کہ وہ مشادہ کے ساتھ جو علم رکھتا ہے اس کو بیان کرتا ہے۔  
 مسروک انسانات محمد رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام عالم کی طرف مسیوں  
 ہیں۔ آپ کی رسالت عامہ ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: تَبَدَّلَ الَّذِي  
 نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا (رپ ۱۸ ع ۱۶) " ڈری  
 برکت والا ہے وہ کہ میں نے اما قرآن اپنے بندہ (یعنی محمد مصطفیٰ) پر جو سارے  
 جہاں کو ڈر سنا نے والا ہو:

آیت مبارکہ میں حضور کے عموم رسالت کا بیان ہے کہ آپ تمام خلق کی

طرف رسول بن اکر بھیجے گئے ہیں جن ہوں باشر با فرشتے یاد بگر مخلوقات سب  
آپ کے اُمّتی ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ ارسلت الی الخلق  
کافہ (مشکوہ) ”بھے ساری مخلوق کی طرف رسول بن اکر بھیجا گیا ہے اور حضور  
تمام مخلوق پر گواہ ہیں۔

اللہ عز وجل فرمائے اِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا لِّتُؤْمِنُوا  
بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْزِيزُوهُ وَتَوْقِيرُوهُ وَتَسْبِحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا۔ (پ ۲۶ ع ۹)

”بے شک ہم نے تمیں بھیجا حاضر ناظر (اپنی اُمّت کے حال احوال کا تکہ روزہ  
قیامت ان کی گواہی رو) اور خوشی اور ڈر سنا تاکہ اے لوگو تم اللہ اور اس  
کے رسول پر ایمان لا اور رسول کی تعظیم و توقیر کرو اور صبح ذریم اللہ کی پاکی بیان کرو۔“

**اُمّت کے اعمال رسول اللہ کے حضور پیش ہوتے رہتے ہیں**

مسکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، حیاتی خیر لکھو تحدیثون و  
یحدث لکھو وفاتی خیر لکھو تعرض علی اعمالکم۔ مارائیت من خیر

حمدت اللہ ومارأیت من شر استغفرت لکم۔ (شواهد الحق ص ۲۰۹)

یہ حدیث عبد اللہ بن سعید رضی اللہ عنہ سے مروی ہے جا فظا الحدیث  
صیہی رحمتہ اللہ علیہ نے ”مجمع الزوائد جلد ۹ ص ۲۲۲“ پر فرمایا۔ اسے محدث براز رحمتہ اللہ  
علیہ نے روایت کیا۔ اس کے راوی صحیح ہیں۔ حافظا الحدیث امام جلال الدین  
سیوطی علیہ الرحمۃ نے ”صحیحات“ اور ”خصائص الکبریٰ“ میں اس کو صحیح فرمایا۔

اور اسی طرح امام قسطلانی شارح بخاری علیہ الرحمۃ نے اس کو صحیح قرار دیا۔ اور محدث مناوی علیہ الرحمۃ "فیض القدیر" جلد ۳ ص ۳ میں اس کی تصحیح فرمائی اور اسی طرح محدث امام زرقانی علیہ الرحمۃ نے شرح مواصب قسطلانی میں اس کی تصحیح فرمائی۔ اسی طرح محدث شہاب خفاجی علیہ الرحمۃ نے شرح شفاقاً صنی عیاض جلد ۲ میں اور اسی طرح محدث علی قاری علیہ الرحمۃ نے شرح الشفاق جلد اول ص ۱ میں صحیح فرمایا۔ اور فرمایا کہ اس حدیث کو محدث حارث بن اسامہ علیہ الرحمۃ نے بھی اپنی مسند میں سند صحیح کے ساتھ روایت کیا ہے۔ اور محدث ابن حجر علیہ الرحمۃ نے "المطلب العالیہ" جلد ۳ ص ۲۲ میں یہ حدیث نقل فرمائی ہے۔

ترجمہ: "میری زندگی تمہارے لئے بہتر ہے تم مجھ سے بات چیزیت کرتے ہو اور میری طرف سے تمہارے ساتھ بات چیزیت کی جانی ہے (یعنی تم نے نئے کام کرتے ہو اور مجھ سے احکام و مسائل پوچھ لیتے ہو اور میں نہیں احکام و مسائل بتا دیتا ہوں) اور میری وفات بھی تمہارے لئے بہتر ہے، تمہارے اعمال مجھ پر پیش کئے جلتے رہیں گے، اچھے اعمال دیکھوں گا تو اللہ تعالیٰ کی حمد بجا لاؤں گا۔ (یعنی شکر کروں گا) اور میرے اعمال دیکھوں گا تو تمہارے لئے دعاء مغفرت کروں گا"

حضرت ابن المبارک محدث علیہ الرحمۃ نے فرمایا: ہمیں قبیلہ منہاں کے انصاری شخص ابن عمر و رضی اللہ عنہ نے حدیث سنائی کہ انہوں نے سعید بن المسیب

بُنَى اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ كُوْفَرٌ مَّا تُّسَاوِي دَنْ نَهِيْس جُو خَالِي جَلَّنْ هَرَرْ زَنْجَرْ  
 صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ پَرَانْ کِی اُمَّتَ کَے اعْمَالِ رَاتِ دَنْ پَیْشَنْ کَئَنْ جَلَّتَ رَبَّتَے  
 ہیں۔ پس آپ اپنے امیتیوں کو پہچانتے ہیں ان کے ناموں اور ان کے اعمال  
 کو جانتے پہچانتے ہیں۔ اور اسی پر اللَّهُ تَعَالَى کا فرمان شاہد ہے کہ فرمایا فَكَيْفَ  
 اذَا جَنَّا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجَنَّا بِكَ عَلَى هُوَ لَعْنَ شَهِيدٍ۔ (منقول از  
 "مفاسیم یحیب ان تصحح صراحتاً" ا مؤلفہ انساذ العلام الحبرین الشریفین محمد علوی  
 ماسکی مکتبی الحسنی رحمۃ اللہ علیہ)

حضرور اکرم سرکار دو عالم محمد رسول اللَّه صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بلاشک و شہر  
 حاضر و ناظر ہیں۔ یہی عقیدہ سب مسلمانوں کا ہے حضرت مفتی احمد یار خاں لغسمی  
 رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ حاضر و ناظر کا مطلب یہ ہے کہ جہاں تک کسی کی نظر  
 دیکھتی ہے وہاں تک وہ ناظر ہے۔ ہم آسمان تک دیکھتے ہیں ہم آسمان تک  
 ناظر ہیں مگر حاضر نہیں۔ جس جگہ تک کسی کی دسترس ہو کہ تصرف کر سکے وہاں تک  
 وہ حاضر ہے۔ جس مکان میں ہم موجود ہیں وہاں حاضر ہیں کہ اسی جگہ ہماری  
 پہنچ ہے اسی جگہ تک ہم تصرف کر سکتے ہیں۔ حاضر و ناظر کے شرعی معنے ہیں  
 کہ قوت قدسیہ والا ایک ہی جگہ رہ کر تمام جہاں کو اپنی ہتھیلی کی طرح دیکھے دوں  
 و زد کیک کی آوازیں نئے بیا ایک آن میں تمام جہاں کی سیبر کرے اور سینکڑوں سرزوں  
 کوں دوڑتک حاجت روائی مشکل کشائی کرے خواہ یہ رفتار و حافی ہو یا  
 جسم مثالی کے ساتھ بیا اسی جسم سے ہو کسی جگہ بہ حیات موجود ہو یا قبر میں

مدفن ہو۔ انبیاء، واولیاء کے لئے یہ سب امور قرآن و حدیث سے ثابت ہیں۔ اور فسرین محدثین علماء حنفی کے اثنا دس سے وضاحت اور تائید ہوتی ہے۔ (جا الحق و رحق الباطل)

محبوب رب العالمین سید المرسلین خاتم النبیین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وصحبہ وسلم کے لئے مندرجہ بالآخر امور قرآن و حدیث سے ثابت ہونے کے علاوہ حاضر و ماضی میں کا ایک منفرد مخصوص مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام مخلوقات سے پہلے آپ کا نور پیدا فرمایا۔ اور آپ کے نور سے ساری مخلوق کو پیدا فرمایا۔ آپ سارے جہاں کی اصل ہیں۔ اور جہاں کے جمیع افراد حضور کی فرع ہیں۔ عالم کا ذرہ ذرہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی روحانیت لوزانیت کی جلوہ گاہ ہے۔ جس طرح درخت کی ہر شاخ ہر پتے بلکہ اس کے ہر جزو میں اصل ہی کا ظہور ہوتا ہے، اسی طرح تمام جہاںوں یعنی ماموں اللہ میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہی کی لوزانیت اور روحانیت جلوہ گر ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

**اللہ تعالیٰ نے تمام چیزوں سے پہلے میرا نور پیدا کیا**

اور بھیر بھیرے نور سے تمام مخلوق کو بنایا۔

حضرت جابر بن عبد اللہ الصفاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں۔ قلت  
بیار رسول اللہ بابی انت و اہمی اخیری عن اول شئ خلقہ اللہ تعالیٰ قبل

الأشياء۔ میں نے عرض کی۔ یا رسول اللہ امیرے مال باپ حضور پیر قریب مسیح  
بنا دیجئے کہ سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے کیا چیز بنائی۔ آپ نے فرمایا۔ یا جابر  
ان اللہ تعالیٰ خلق قبل الاشیاء نور نبیل من نورہ فجعل ذالک النور  
یدور بالقدرة حیث شاء اللہ تعالیٰ ولو یکن فی ذالک الوقت  
لوح ولا قلعہ ولا جنتہ ولا نار ولا ملک ولا سماء ولا شمس ولا جنی  
ولا نسی فلما اراد اللہ تعالیٰ ان یخلق قسم ذالک النور اربعة اجزاء  
فخلق من الجزء الاول القلعہ و من الثاني اللوح و من الثالث العرش ثم  
قسم الجزء الرابع اربعة اجزاء فخلق من الاول حملة العرش و من الثاني الكرسي  
و من الثالث باقی الملائکة ثم قسم الرابع اربعة اجزاء فخلق من الاول السمات  
و من الثاني الارضین و من الثالث الجنة و النار ثم قسم الرابع اربعة اجزاء الحدیث بخطوی

لے جا بربے شک بالیقین اللہ تعالیٰ نے تمام چیزوں سے پہلے  
تیرے بنی کا لوز اپنے نور سے پیدا فرمایا۔ وہ نور قدرت الہی سے جہاں  
خدا تعالیٰ نے چاہا دوڑہ کرتا رہا۔ اس وقت لوح و قلم، جنت و دوزخ،  
فرشته، آسمان، زمین، سورج چاند، جن و انس کوچھ نہ تھا۔ پھر حب اللہ  
تعالیٰ نے مخلوق کو پیدا کرنا چاہا تو اس نور کے چار حصے فرمائے، پہلے حصے سے  
قلم، دوسرے سے لوح، تیسرا سے عرش بنایا۔ پھر چوتھے حصے کے چار حصے  
فرملئے پہلے حصے سے فرشتگان حاملان عرش، دوسرے سے کری، تیسرا  
سے باقی ملائکہ پیدا فرمائے۔ پھر چوتھے کے چار حصے کئے۔ پہلے حصے سے

آسمان، دوسرے سے زمینیں، تیسرا سے جہت و دوزخ بننے پھر  
چوتھے کے چار حصے فرمائے۔ الی آخر الحدیث۔ اس حدیث کو امام اجل سیدنا  
امام مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے شاگرد اور سیدنا امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ  
کے استاد اور امام بخاری و امام مسلم رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے استاذ الاستاذ حافظ  
الحدیث حضرت عبد الرزاق ابو بکر بن ہمام رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی تصنیف  
میں درج فرمایا۔ اور امام بھقی نے ”دالمل التبوت“ میں اس کو روایت فرمایا۔  
اور حضرت امام فسطلانی شارح بخاری ”مواهب الدینیة“ میں اور امام ابن حجر  
عسکری ”افضل القراء“ اور علامہ زرقانی ”شرح مواهب“ اور علامہ دیار بکری  
”خمیس“ اور شیخ عبد الحق محدث رہلوی ”مدارج النبوة“ میں اس حدیث  
سے استناد فرماتے ہیں۔ رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔ اور دوسرے علمائے کرام و  
محدثین نے اس کو اپنی تصنیفات میں نقل فرمایا اور اس سے سند کپڑی تو بیشک  
و بلاشبہ یہ حدیث حسن صالح مقبول اور معتمد ہے۔ اس حدیث سے واضح ہوا  
کہ کائنات کی ہر چیز نور رب العالمین رحمۃ اللعائیین محمد رسول اللہ صلی اللہ  
 تعالیٰ علیہ وسلم کے نور پاک سے معرض و جوہ میں آئی۔

حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو حاضر و ناظر ہونے و ملنے کا یہ مطلب ہے  
یہیں کہ حضور ہبہ عین ضری کائنات میں ہر جگہ حاضر و ناظر ہیں۔ آپ کی بشریت  
مطلب ہے ہر ایک کے سامنے موجود ہے۔ بلکہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حاضر  
و ناظر ہونے کے معنے یہ ہیں کہ جس طرح روح اپنے بدن کے ہر جزو میں موجود

ہوتی ہے اسی طرح روحِ دو عالمِ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حقیقتِ منورہ ذرا بِ عالم کے ہر حصہ میں جاری و ساری ہے۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ساری دنیا کو اور دنیا میں تا قیامت ہونے والے تمام حالات و واقعات کو دیکھ رہے ہیں

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ان اللہ رفع لی الدنیا فانا نظر الیہا والی ما ہو کائن فیہا الی یوم القيامتہ کانہما نظر الی کفی ہذا۔ (شرح مواصب الدنیہ للزرقاوی۔)

”اللہ تعالیٰ نے ہمارے سامنے ساری دنیا کو پیش فرمادیا، لیں ہم اس دنیا کو اور جو کچھ اس میں قیامت تک ہونے والا ہے۔ اس طرح دیکھ رہے ہیں جیسے اپنے اس ہاتھ کو دیکھتے ہیں۔“ اس حدیث کی شرح میں علامہ زرقانی علیہ الرحمۃ شرح مواصب میں فرماتے ہیں ”ای اظہرو و کشف لی الدنیا بحیث احاطت بجیع ما فیہا فانا نظر الیہا والی ما ہو کائن فیہا الی یوم القيامتہ کانہما نظر الی کفی ہذہ اشارۃٰ الی انہ نظر حقيقةٰ دُفع بہ ایّۃ اُرید بالنظر العلم“

”ہمارے سامنے دنیا طاہر کی گئی اور کھولی گئی کہ ہم نے اس کی تام

چیزوں کا احاطہ کر لیا پس ہم اس دنیا کو اور جو کچھ اس میں قیامت تک ہونے والا ہے اس طرح دیکھ رہے ہیں جیسے کہ ہم اپنے اس ہاتھ کو دیکھ رہے ہیں۔ اس میں اس طرف اشارہ ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حقیقتہ ملا حظہ فرمایا۔ یہ احتمال دفع ہو گیا کہ نظر سے مراد علم ہے۔

## حضر کا چہرہ سورج اور چاند کی طرح چمکتا تھا

حضرت جابر بن سمرة رضی اللہ عنہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا حلیہ مبارک بیان کر رہے تھے۔ فقاں رجل وجہہ مثل السیف قال لا بل کان مثل الشمسم والقمر و کان مستدیباً۔ الحدیث۔ رواہ مسلم (مشکوٰۃ باب اسماء البنی و صفاتہ فصل اول)۔

تو ایک آدمی بولا کہ حضور کا چہرہ تلوار کی طرح تھا، (یعنی جیسے تلوار سفید اور چمکدار ہوتی ہے یا اسے ہی حضور کا چہرہ اور چمکدار تھا، چونکہ اس تشبیہ میں دھوکا کا ہوتا تھا کہ تلوار کی طرح لمبا ہو۔ اس لئے اس کی تردید کر دی گئی۔) فرمایا نہیں بلکہ سورج اور چاند جیسا تھا، قدرے گول یعنی چہرہ انور مائل ہے گولانی تھا نہ بالکل گول نہ لمبا۔

## میری ولادت کے وقت میری الد کے سامنے ایک نور ظاہر ہوا۔

و عن العرب باض بن ساریۃ عن رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

انہ قال فی عَنْدِ اللَّهِ مَكْتُوبٌ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ وَنَّ دَمَ مُنْجَدِلٌ فِی طَبِیْتَهِ  
وَسَاحِرٌ كَعُوْبَ اَوْلَ اَمْرِی دُعَوَةٌ اِبْرَاهِیْمُ وَبِشَارَةٌ عَیْسَیٌ وَرَوْبَرَا اَمَّی اَلَّتِی  
لَأْتَ حَیْنَ وَضَعَتْنَی وَقَدْ خَرَجَ لِهَا نُوْرٌ اَضْاءَ هَمَّهُ قَصْوَرُ الشَّامِ  
رَوَادِ فِی شَرْحِ السُّنْنَةِ وَرَوَادِ اَحْمَدَ عَنْ اَبِی اَمَّامَةَ بِشَکْوَةَ بِفَضَالِ سَیدِ الْمُرْسِلِینَ  
صَلَوَةُ اللَّهِ سَلَامٌ عَلَیْهِ )

حضرت عربان بن ساریہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ میں اللہ کے زدیک آخری نبی لکھا ہوا تھا جب  
کہ آدم علیہ السلام اپنے خمیر میں لوٹ رہے تھے۔ (یعنی ابھی ان میں رُوح پھونکی  
نہیں گئی تھی) میں تم کو اپنی پہلی حالت بناتا ہوں۔ میں دعائے ابراہیم علیہ الصَّلَوة  
وَالسَّلَامُ ہوں بشارت عیسیے علیہ السلام ہوں۔ میں اپنی ماں (حضرت آمنہ رضی اللہ  
عنہما) کا وہ نظار ہوں جو انہوں نے میری ولادت کے وقت دیکھا کہ ان کے  
سامنے ایک نور نظر ہوا جس سے ان کے لئے شام کے محل چمک گئے ہے۔

## حضرت کے داموں سے نور نکل سادکی ای دیتا تھا

عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ افْلَجَ الشَّنَّيْتَيْنَ اذَا تَكَلَّمَ رَءَى كَالنُّورِ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ ثَنَابَاهُ  
(شماںل نرمذی)

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وسلم کے دانت مبارک کشادہ تھے جب آپ گفتگو فرماتے تو ان سے نور نکلتا ہوا دکھائی دیتا تھا، اس کی شرح میں علامہ سجوری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں ”ای رَبِّی شَیْءَ لَهُ صَفَارِیْلَعْ کَالنُّورِ بِخِرْجٍ مِنْ بَيْنِ ثَنَایَةِ وَ يَحْتَمِلُ  
اَنْ يَكُونَ الْكَافِ زَائِدَةً لِلْقَنْخِيمِ وَ يَكُونَ الْخَارِجُ حِينَئِذٍ لَنُورًا  
حَسِيَّاً مَعْجَزَةً لَهُ صَلَّی اللَّهُ تَعَالَیٰ عَلَیْهِ وَآلِہِ وَصَحْبِہِ وَسَلَّمَ“ حدیث کے  
معنے یہ ہیں کہ نور کی طرح صاف شفاف چیز چمکتی ہوئی دیکھی جاتی تھی، جو  
حضور کے دانتوں کے درمیان سے نکلتی تھی اور بیان یہ احتمال بھی ہے کہ کالنور  
میں کاف زائد ہو جو تمیم کے لئے بڑھا دیا گیا ہو۔ اس تقدیر پر نور حستی تھا جو حضور  
علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ذمہ مبارک سے لاطور معجزہ چمکتا تھا،  
اور حضرت امام قسطلاني علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں ”وقال ابو هریرۃ واذا  
ضحك صلی اللہ علیہ وسلم تیلا لوة في الجدر رواه البزار والبیهقی ای  
یرضی فی الجدر بضم الیم والدال جمع جدار وہو الحائد ای پیش  
نورہ علیہا اشراقاً کا شرق الشمیس علیہا (مواہب الذینی جلد ام، ۲)  
حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا، اور جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے  
تھے دیواروں میں چمک پڑتی تھی۔ اس حدیث کو حضرت بزار و زیحققی نے روایت  
کیا ہے رحمۃ اللہ علیہما۔ یعنی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے منہ سے نکلنے والے  
نور کی صیا، روشنی چمک، چاروں طرف کی دیواروں کو اس طرح روشن کر دیتی  
جس طرح سورج کی دھوپ کی روشنی چمکا دیتی روشن کر دیتی ہے۔

## حضور کے چہرہ سے نور ہم کا۔ مجھے اندر ہمیرے میں ملشہ سوئی مل گئی

اَمِّ الْمُؤْمِنِينَ حَضْرَتُ عَائِشَةَ صَدِيقَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا فَرَمَّاَتِيْ مِنْ دِيْنِ كَرِيْمَا

سی رہی تھی کہ ہاتھ سے سوئی گڑپی چڑاغ گل ہونے کی وجہ سے انڈھیرا تھا۔ اس

لئے تلاش کرنے کے باوجود نہ ملی۔ اتنے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف

لئے آئے حضور کے چہرہ انور سے ایسا لوز نکلا کہ سوئی ظاہر ہو گئی۔ (خاص انصار کبریٰ

جلد اول ص ۱۳ مولفہ امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ۔ ترجمہ اردو)

## حضور کے منہ مبارک سے نور نکلتا تھا

اَخْرَجَ الطِّبَرَانِيُّ عَنْ ابْنِ قَرَصَافَةَ قَالَ بَايْعَنَارِسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَنَا وَأَمْتَى وَخَالَتِي فَلَمَّا رَجَعْنَا قَاتَتْ أُمَّتِي وَخَالَتِي يَا بَنِي مَارِيَنَا مِثْلَ هَذَا الرَّجُلِ اَحْسَنَ وَجْهَهَا اَنْقَى ثُوْبَا وَلَا اِلِينَ كَلَمَا وَرَأَيْنَا اَنَّ النُّورَ يَخْرُجُ مِنْ فِيهِ (خاص انصار کبریٰ جلد اول ص ۱۳)

امام طبرانی محدث رحمۃ اللہ علیہ حضرت ابو قر查ف رضی اللہ عنہ سے روایت

فرماتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا میں اور میری والدہ اور میری خالہ نے حضور رسول

الله صلی اللہ علیہ وسلم سے بیعت کی، جب ہم والپیں لوٹے، مجھے سے سیری والدہ

اور خالہ نے فرمایا۔ اے بیٹے! ہم نے حضور کے مثل حسین چہرے والا اور صاف

کپڑوں والا اور نرم کلام والا کوئی نہ دیکھا۔ اور ہم نے دیکھا آپ کے منہ مبارک سے

نُورِنگلتا تھا۔

## حضرت کا لور سُورج۔ چاند کی روشنی پر غالب رہتا تھا۔ آپ کا سایہ نہ تھا

عن جابر بن سمرة قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم  
في ليلة أضحياناً وعليه حلقة حمراء فجعلت أنظراليه والى القمر فهو  
عندى احسن من القمر (شمايل ترمذى)

”حضرت جابر بن سمرة رضي الله عنه فرمد تے ہیں کہ میں نے ایک دفعہ  
چاندی رات میں حضور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس حال میں دیکھا کہ آپ  
پر سرخ رنگ کا دھاری دار حلقہ تھا۔ میں حضور کو تھی دیکھتا اور چاند پر بھی نظر کرتا  
تو حضور بپرے نزدیک چاند سے زیادہ ہیں تھے“

شیخ ابراہیم بن حجوری محدث علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں۔ وفی روایۃ فی عینی  
بدل عندی والتقییۃ بالعندیۃ فی الروایۃ الابولی لیس للتفصیص فان  
ذالک عندکل احد راہ کذالک؛ اور ایک روایت میں عندی کے بجائے  
فی عینی آیا ہے۔ اور بیلی روایت میں عندی کی قید تھی تھیں کے لئے نہیں ہے۔  
بعنی یہ مطلب نہیں کہ میرے نزدیک حضور چاند سے زیادہ ہیں تھے بلکہ فی الواقع  
ہر دیکھنے والے کے نزدیک حضور سلی اللہ علیہ وسلم چاند سے زیادہ ہیں تھے اس  
کے بعد اسی حدیث کے تحت فرماتے ہیں ”وَانَّمَا كَانَ صَلَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَوَ

احسن لآن ضوءه يغلب على ضوء القمر بل على ضوء الشمس ففى  
 رواية لابن المبارك وابن الجوزى لم يكين له ظل ولم يقمع شمس قط الاغلب ضوءه  
 على ضوء الشمس ولم يقمع سراج قط الاغلب ضوءه على ضوء السراج ؟  
 او حضور صلی اللہ علیہ وسلم چاند سے زیادہ حسین اس لئے تھے کہ حضور کی روشنی  
 چاند کی روشنی بلکہ سورج کی روشنی پر غالب رہتی تھی۔ کیونکہ حضرت ابن مبارک  
 اور علامہ ابن حوزی علیہما الرحمۃ کی روایت ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا  
 سایہ نہ تھا اور حضور سورج کے سامنے کبھی کھڑے نہیں ہوئے مگر حضور کی روشنی  
 سورج کی روشنی پر غالب ہو جاتی تھی۔ اسی طرح چڑاغ کے سامنے کبھی حضور  
 کبھی کھڑے نہیں ہوئے مگر چڑاغ کی روشنی پر بھی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وآلہ  
 وصحابہ وسلم کی روشنی غالب رہتی تھی۔ (المواہب الدنیہ علی الشمائل المحمدیہ)  
 بفضلہ تعالیٰ وفضل رسولہ الاعلیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وصحابہ وسلم قرآن  
 مجید، حدیث شریف اور مفسرین و محدثین کے ارشادات سے ثابت ہوا کہ حضور اور  
 نورِ من نور اللہ ہیں اور حضور کے نور سے اللہ تعالیٰ جل شانہ نے ساری مخلوق  
 بنائی۔ نیز بدلائل قاہرہ ثابت ہوا کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نورِ مطلق  
 ہیں، مقتدی ہیں، نورِ ہدایت نورِ ایمان، نورِ جسم، نورِ جان، نورِ زین، نورِ آسمان،  
 نورِ عرش، نورِ کریمی، نورِ لوح قلم، نورِ عالم، نورِ الالوان، لیکن نورِ ممکن نورِ آپ  
 ہیں۔ آپ کی نورانیت حصیقی اور حسیانی، آپ اعیان و معانی لیکن ذات صفات  
 دلوں کے جامع ہیں۔ والحمد لله علی ذالک والصلوٰۃ والسلام علی

حیبیہ سیدنا محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔

لیکن جلے ماتم ہے کہ نجدی وہابی رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دیگر خصائص و فضائل سے انکار کی طرح حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو محض اپنے جیسا بشر جلتے ملتے ہوئے آپ کی نورانیت کے بھی انکار پر قائم ہیں۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا علیہ الرحمۃ کیا خوب فرماتے ہیں۔

کرے مصطفیٰ کی الہمیں اور اس پر تیری بیچڑیں  
کر میں کیا نہیں ہوں محمدی؟ اے ہانہمیں اے ہانہمیں



Marfat.com



Marfat.com

Marfat.com